JACQUES PHILIPPE

Tiempo para Dios

Guia para la vida de oracion










TIEMPO PARA DIOS

Titulo original: Du Temps pour Dieu
Primera edicion espafiola: septiembre 2001
Decimoquinta edicidén espafiola: marzo 2012

© Editions Des Beatitudes S.O.C., 1992
© De la version espafiola realizada por Mercedes Villar, sélo para Espafia
By Ediciones RIALP, S.A., 2012

Alcala, 290 - 28027 MADRID (Espafia)

www.rialp.com

ediciones@rialp.com

Fotografia de portada: Jesus con Marta y Maria, Jan Vermeer.
ISBN eBook: 978-84-321-4119-5
ePub: Digitt.es

Todos los derechos reservados.
No esta permitida la reproduccion total o parcial de este libro, ni su tratamiento informatico, ni la transmision de
ninguna forma o por cualquier medio, ya sea electronico, mecanico, por fotocopia, por registro u otros métodos,
sin el permiso previo y por escrito del editor.


http://www.rialp.com
mailto:ediciones@rialp.com
http://www.digitt.es

INDICE

Portada
Créditos
Indice

INTRODUCCION

. LA ORACION NO ES UNA TECNICA, SINO UNA GRACIA

1. La oracién no es un «yogay cristiano

2. Algunas consecuencias inmediatas

3. La fe y la confianza, bases de la oracion

4. Fidelidad y perseverancia

5. Pureza de intencion

6. Humildad y pobreza de corazon

7. La determinacidn de perseverar

8. Entregarse enteramente a Dios
II. COMO EMPLEAR EL TIEMPO DE LA ORACION

1. Introduccién

2. Cuando no se plantea la cuestion

3. Primacia de la accion divina

4. Primacia del amor

5. Dios se nos da a través de 1a humanidad de Cristo



6. Dios habita en nuestro corazon

[II. EVOLUCION DE LA VIDA DE ORACION

1. De la inteligencia al corazéon

2. El corazon herido

3. Nuestro corazén y el corazon de la Iglesia

IV. LAS CONDICIONES MATERIALES DE LA ORACION

1. Tiempo

2. Lugar

3. La postura

V. ALGUNOS METODOS DE ORACION

1. Introduccidén

2. La meditacion

3. La oracién del corazén

4. El rosario

5. Como reaccionar ante determinadas dificultades

Apéndice I: Método propuesto por el padre Libermann

Apéndice II: La practica de la presencia de Dios, segiin las cartas del hermano
Laurent de la Résurrection (1614-1691)




INTRODUCCION

En la tradicion catolica occidental llamamos «oracion» a esa forma de plegaria que
consiste en ponerse en la presencia de Dios durante un tiempo mas o menos largo, con el
deseo de entrar en una intima comunién de amor con El en medio de la soledad y del
silencio. Todos los maestros de vida espiritual consideran que «hacer oracion», es decir,
practicar regularmente esta forma de plegaria, es el medio privilegiado e indispensable
para acceder a una auténtica vida cristiana, para conocer y amar a Dios y para estar en
condiciones de responder a la llamada a la santidad que El dirige a cada uno.

Hoy, muchas personas —y es un motivo de alegria— tienen sed de Dios y sienten el
deseo de esta vida de oracion personal profunda e intensa; y quieren «hacer oraciony,
pero encuentran distintos obstaculos para comprometerse seriamente en esta via, y sobre
todo para perseverar en ella. Con frecuencia carecen del valor necesario para decidirse a
empezar, o se sienten desamparadas por no saber muy bien cdmo hacerlo; quizd,
después de repetidas tentativas se descorazonan ante las dificultades y abandonan la
practica habitual de la oracion. Ahora bien, esta actitud es infinitamente lamentable, pues
la perseverancia en la oracidn —segln el testimonio unanime de todos los santos— es la
puerta estrecha que nos abre el Reino de los Cielos; por ella, y solo por ella, recibimos
todos los bienes que «ni ojo vio, ni oido oyo, ni llego al corazon del hombre, eso
preparo Dios para los que le aman» (I Cor 2, 9). Es la fuente de la auténtica felicidad,
pues quien la practica no dejard de «gustar y ver qué bueno es el Serior» (Sal 34) y
encontraréd el agua viva prometida por Jesus: «Quien beba del agua que yo le daré, no
tendra sed jamas» (Jn 4, 14).

Convencidos de esta verdad, deseamos ofrecer en esta obra algunas orientaciones y
unos consejos, lo mas sencillos y concretos posible, con el fin de ayudar a toda persona
de buena voluntad y deseosa de hacer oracion, para que no se deje abatir por las
dificultades que, inevitablemente, ha de encontrar.

Son numerosas las obras que tratan de oracion. Todos los grandes contemplativos han
hablado de ella mejor que podamos hacerlo nosotros y, por supuesto, los citaremos
frecuentemente. Sin embargo, creemos que la ensefianza tradicional de la Iglesia sobre
este tema deberia ser planteada a los creyentes de un modo sencillo, accesible a todos,
adaptado a la sensibilidad y al lenguaje actual, teniendo en cuenta que la pedagogia que
Dios, en su sabiduria, pone hoy por obra para conducir a las almas a la santidad, no es la
misma que en siglos pasados. Esta es la intencion que nos ha guiado en la redaccion de
este librito.






I. LA ORACION NO ES UNA TECNICA, SINO UNA
GRACIA

LA ORACION NO ES UN «YOGA» CRISTIANO

Para perseverar en la vida de oracion, es necesario evitar extraviarse partiendo de
pistas falsas. Es indispensable, pues, comprender lo que es especifico de la oracion
cristiana y la distingue de otras actividades espirituales. Y es tanto mas necesario, cuanto
que el materialismo de nuestra cultura provoca como reaccion una sed de absoluto, de
mistica, de comunicacion con lo Invisible que es buena, pero que suele derivar hacia
experiencias decepcionantes e incluso destructivas.

La primera verdad fundamental que hemos de captar, sin la que no podemos ir muy
lejos, es que la vida de oracidn —Ila oracion contemplativa, por emplear otro término—
no es fruto de una técnica, sino un don que recibimos. Santa Juana Chantal decia: «El
mejor método de oracion es no tenerlo, porque la oracion no se obtiene por artificio (por
técnica, diriamos hoy) sino por gracia». En ese sentido no hay método de oracion, como
no hay un conjunto de recetas, de procedimientos que bastara aplicar para orar bien. La
verdadera oracion contemplativa es un don que Dios nos concede gratuitamente, pero
hemos de aprender a recibirlo.

Es necesario insistir sobre este punto. Hoy sobre todo, a causa de la amplia difusion de
los métodos orientales de meditacion como el Yoga, el Zen, etc.; a causa también de
nuestra mentalidad moderna que pretende reducir todo a técnicas; a causa, en fin, de esa
tentacion del espiritu humano por hacer de la vida —incluso de la vida espiritual— algo
que se puede manejar a voluntad, se suele tener, mas o menos conscientemente, una
imagen de la vida de oracion como de una especie de «Yoga» cristiano. El progreso en la
oracion se lograria gracias a procesos de concentracion mental y de recogimiento, de
técnicas de respiracion adecuadas, de posturas corporales, de repeticion de ciertas
formulas, etc. Una vez dominados estos elementos por medio del habito, el individuo
podria acceder a un estado de consciencia superior. Esta visiéon de las cosas que subyace
en las técnicas orientales influye a veces en un concepto de la oracion y de la vida
mistica en el cristianismo que da de ellas una vision completamente errénea.

Errénea, porque se refiere a métodos en los que, a fin de cuentas, lo determinante es
el esfuerzo del hombre, mientras que en el cristianismo todo es gracia, don gratuito de
Dios. Es cierto que puede haber algiin parentesco entre el asceta o «espiritual» oriental y
el contemplativo cristiano, pero este parentesco es superficial; en lo que se refiere a la
esencia de las cosas, se trata de dos universos absolutamente distintos e incluso
incompatiblesl.



La diferencia esencial es la que ya hemos expuesto; en un caso se trata de una técnica,
de una actividad que depende esencialmente del hombre y de sus aptitudes (esas
aptitudes particulares que hubieran quedado en barbecho en el comun de los mortales y
que el «método de meditacion» se propone descubrir y desarrollar), mientras que en el
otro, al contrario, se trata de Dios, que se da libre y gratuitamente al hombre. Aunque —
como veremos mas adelante— cierta iniciativa y cierta actividad del hombre tienen su
papel, todo el edificio de la vida de oracidn descansa en la iniciativa de Dios y en su
Gracia. No hay que perderlo nunca de vista, pues, aun sin caer en la confusion descrita
anteriormente, una de las tentaciones permanentes y a veces mas sutiles en la vida
espiritual es la de basarla en nuestros propios esfuerzos y no en la misericordia gratuita
de Dios.

Las consecuencias de lo que acabamos de afirmar son numerosas y muy importantes.
Veamos algunas.

10



ALGUNAS CONSECUENCIAS INMEDIATAS

La primera consecuencia es que, incluso si algunos métodos o ejercicios pueden
ayudarnos en la oracion, no hay que atribuirles demasiada importancia y basarlo todo en
ellos. Eso significaria centrar la vida de oracidon en nosotros mismos y no en Dios,
jexactamente el error que no hay que cometer! Tampoco creamos que bastard algo de
entrenamiento, o aprender ciertos «trucos», para librarnos de nuestras dificultades al
orar, de nuestras distracciones, etc. La profunda razon que nos hace avanzar y crecer en
la vida espiritual es de otro orden. Y afortunadamente, por cierto, pues si el edificio de la
oracion se basara en nuestra propia industria, no iriamos lejos. Santa Teresa de Jesus
afirma que «todo el edificio de la oracion se basa en la humildad», es decir, en la
conviccion de que nada podemos por nosotros mismos, sino que es Dios, y solo El
quien puede aportar cualquier bien a nuestra vida. Esta conviccion puede resultar un
poco amarga para nuestro orgullo pero, sin embargo, es liberadora, pues Dios, que nos
ama, nos impulsard infinitamente mas lejos y mas arriba de lo que podriamos llegar por
nuestros propios medios.

Este principio fundamental tiene otra consecuencia liberadora. Siempre hay personas
dotadas para determinada técnica y otras que no lo estan. Si la vida de oracion fuera
cuestion de técnica, habria personas capaces de una oracion contemplativa y otras no. Es
cierto que algunas personas tienen mas facilidad para recogerse, para cultivar hermosos
pensamientos, etc., pero eso carece de importancia. Cada uno, si corresponde fielmente a
la gracia divina segun su propia personalidad, con sus dones y sus debilidades, es capaz
de una profunda vida de oracion. La llamada a la oracion, a la vida mistica, a la union
con Dios en la oracion, es tan universal como la llamada a la santidad, porque una no va
sin la otra. No hay absolutamente nadie excluido. Jests no se dirige a una elite escogida,
sino a todos sin excepcion, cuando dice: «Orad en todo tiempoy» (Lc 21, 36) o «Cuando
te pongas a orar entra en tu habitacion y, cerrada la puerta, ora a tu Padre, que esta
en lo oculto; y tu Padre, que ve en lo oculto, te recompensara» (Mt 6, 6).

Otra consecuencia que va a regir a lo largo de nuestra exposicion: si la vida de oracion
no es una técnica que se llegue a dominar, sino una gracia que recibimos, un don que
viene de Dios, lo mas importante al tratar de ella no es hablar de métodos ni de recetas,
sino dar a conocer las condiciones que nos permiten recibir este don. Condiciones que,
de hecho, consisten en ciertas actitudes interiores, en determinadas disposiciones del
corazon. En otras palabras, lo que asegura el avance en la vida de oracion y la hace
fructifera no es tanto el modo que se adopta para orar, como las disposiciones interiores
con las que se aborda la vida de oracion y se camina por ella. Nuestra principal tarea
consiste en esforzarnos por adquirir, conservar e intensificar esas disposiciones del
corazon. El resto serd la obra de Dios.

Pasemos revista ahora a las mas importantes.

11



LA FE Y LA CONFIANZA, BASES DE LA ORACION

La primera disposicion y la mas fundamental es una actitud de fe. Como tendremos
ocasion de repetir, la vida de oracion implica una parte de lucha; y el arma esencial en
esa lucha es la fe.

La fe es la capacidad del creyente para actuar, no por impresiones, prejuicios o ideas
recogidas en el entorno, sino por lo que dice la palabra de Dios, que no puede mentir. Asi
entendida, la virtud de la fe es la base de la oracion: su puesta en practica implica
distintos aspectos.

Fe en la presencia de Dios

Cuando solos ante Dios nos disponemos a hacer oracion en nuestro cuarto, en un
oratorio o ante el Santisimo Sacramento, debemos creer con todo nuestro corazon que
Dios esta presente. Independientemente de lo que podamos sentir o no sentir; de
nuestros meritos; de nuestra preparacion; de nuestra capacidad o incapacidad para
cultivar hermosos pensamientos; de nuestro estado de animo, Dios est4 junto a nosotros,
nos mira y nos ama. Esta ahi, no porque lo merezcamos o lo sintamos, sino porque lo ha
prometido: «Entra en tu habitacion y, cerrada la puerta, ora a tu Padre, que estd ahi,
en lo oculto...» (Mt 6, 6).

Cualquiera que sea nuestro estado de aridez, nuestra miseria, la impresion de que Dios
esta ausente, incluso de que nos abandona, nunca debemos dudar de esa presencia
amante y acogedora de Dios junto al que reza. «A4l que viene a mi, no lo echaré fuera
(Jn 6, 37). Antes de que nos pongamos en su presencia, Dios ya estd ahi, porque es El
quien nos invita a encontrarle; El, que es nuestro Padre, nos espera y trata de entrar en
comunidon con nosotros mas de lo que lo pretendemos por nuestra parte. Dios nos desea
infinitamente mas de lo que nosotros le deseamos a El.

Fe en que todos estamos llamados a reunirnos con Dios en la oracion y en

que Dios nos concede la gracia necesaria para ello

Cualesquiera que sean nuestras dificultades, nuestras resistencias, nuestras objeciones,
debemos creer firmemente en que todos sin excepcion, sabios o ignorantes, justos o
pecadores, personas equilibradas o profundamente dafiadas, estamos llamados a cierta
vida de oracién en la que Dios se comunicara con nosotros. Y como Dios es justo y
llama, nos daré las gracias necesarias para perseverar y hacer de esta vida de oracion una
profunda y maravillosa experiencia de comunion con su vida intima. La vida de oracion
no estd reservada a una elite de «espirituales»; es para todos. La frecuente sensacion de
que «eso no es para mi, es para personas mas santas y mejores que yo», es contraria al
Evangelio. Debemos creer que, a pesar de nuestras dificultades y debilidades, Dios nos
dard la fuerza necesaria para perseverar.

12



Fe en la fecundidad de la vida de oracion

El Senor nos llama a una vida de oracion porque es la fuente de una infinidad de
bienes para nosotros. Nos transforma intimamente, nos santifica, nos sana, nos permite
conocer y amar a Dios, nos hace fervorosos y generosos en el amor al projimo. El que se
inicia en la vida de oracion debe estar absolutamente seguro de que, si persevera, recibira
todo eso y mucho mas. Incluso si a veces tenemos la impresion de lo contrario, de que la
vida de oracion es estéril, de que divagamos, de que hacer oracion no cambia las cosas,
incluso si nos parece que no logramos los frutos previstos, no hemos de desanimarnos,
sino seguir convencidos de que Dios mantendrd su promesa: «Pedid y se os dara;
buscad y hallaréis; llamad y se os abrira. Porque todo el que pide recibe; y el que
busca halla y al que llama se le abre» (Lc 11, 9-10). El que persevera con confianza
recibird infinitamente mas que lo que se atreve a pedir o a esperar. No porque lo
merezca, sino porque Dios lo ha prometido.

Cuando no se ven los frutos con la rapidez deseada, suele presentarse la tentacion de
abandonar la oracion. Esta tentacion debe ser rechazada inmediatamente por medio de
un acto de fe en que la promesa divina se cumplird en su momento. «7ened paciencia,
hermanos, hasta la venida del Serior. Mirad, el labrador aguarda el fruto precioso de
la tierra, esperandolo con paciencia, mientras caen las lluvias tempranas y tardias.
Tened vosotros paciencia, fortaleced vuestros corazones, porque la venida del Serior
esta cerca» (Sant 5, 7-8).

13



FIDELIDAD Y PERSEVERANCIA

De todo lo anterior se desprende una consecuencia practica muy importante.

Quien emprende el camino de la oracion debe luchar, en primer lugar, por la fidelidad.
Lo que importa sobre todo no es conseguir una oracion hermosa y gratificante, rica en
ideas y sentimientos profundos, sino una oracion fiel y perseverante. Dicho de otro
modo, no hay que fijarse en la calidad de la oracion; hay que fijarse ante todo en la
fidelidad en la oracion. La calidad sera fruto de la fidelidad. Un rato de oracion arida,
pobre, distraida, relativamente breve, pero mantenida fielmente a diario, es mas valiosa y
sera mucho mas fecunda para nuestro avance, que las largas oraciones inflamadas hechas
de tarde en tarde cuando nos favorecen las circunstancias. En la vida de oracion, la
primera batalla que hemos de ganar (después de la decision de comprometernos a ella
seriamente...) es la batalla de la fidelidad a toda costa, segun el ritmo que hayamos
fijado. Y no es una batalla facil. El demonio conoce el riesgo y trata de impedir a
cualquier precio nuestra fidelidad a la oracion. Sabe que el que es fiel a la oracion se le
escapa, o al menos esta seguro de que algin dia se le escapara. Entonces, hace todo lo
que puede para impedir esa fidelidad. Volveremos sobre esto. De momento, recordemos
lo siguiente: vale mas una oracion pobre, pero regular y fiel, que unos momentos de
oracion sublimes pero episddicos. Es la fidelidad, y nada més que la fidelidad, lo que
permite obtener toda la maravillosa fecundidad de la vida de oracion.

Como tendremos ocasion de repetir con frecuencia, la oracion, en definitiva, no es otra
cosa que un ejercicio de amor de Dios. Y para nosotros, seres humanos inmersos en el
ritmo del tiempo, no hay amor verdadero sin fidelidad. ;Como pretender amar a Dios si
no somos fieles a la cita de la oracion?

14



PUREZA DE INTENCION

Después de la fe y de la fidelidad —que es su expresion concreta— hay otra actitud
interior fundamental para quien desea perseverar en la oracion: la pureza de intencion.
Jests nos dijo: «Bienaventurados los limpios de corazon, porque veran a Dios» (Mt 5,
8). Segun el Evangelio, limpio de corazon no es el que esta limpio de pecado, el que no
tiene nada que reprocharse, sino el que tiene la mtencion sincera de olvidarse de si
mismo para agradar a Dios en todo lo que hace, de vivir para El y no para si mismo. La
oracién no debe centrarse en uno mismo para encontrar un placer personal en ella, sino
para complacer a Dios. Sino es asi, la perseverancia en la oracion es imposible. El que
se busca a si mismo, el que busca su propio contento, abandonara la oracion en cuanto le
resulte dificil, arida, cuando no obtenga la satisfaccion y el gusto que espera de ella. El
auténtico amor es puro en el sentido de que no busca su propio interés, sino que tiene
como unico fin el de hacer la felicidad del ser amado. Por tanto, no debemos hacer
oracion por el deleite o los beneficios que nos reporte —jincluso si esos beneficios son
inmensos!—, sino principalmente por agradar a Dios, porque El nos lo pide. No para
nuestro gozo, sino para el gozo de Dios.

Esta pureza de intencion es exigente, pero también libera y apacigua. El que se busca a
si mismo se desanimara muy pronto y se sentira inquieto cuando la oracion «no
funcione»; el que ama a Dios con absoluta pureza no se inquieta; si la oracion le resulta
dificil y no obtiene ninguna satisfaccion de ella, no hace un drama: jse consuela
enseguida diciéndose que lo que cuenta es el hecho de dar su tiempo a Dios
gratuitamente, de proporcionarle una alegria!

Se me podria replicar: es muy hermoso amar a Dios con tanta pureza, pero ;quién es
capaz de ello? La pureza de intencién que acabamos de describir es indispensable pero,
bien entendido, no se adquiere de lleno desde el comienzo de la vida espiritual: s6lo se
nos pide que intentemos llegar a ella conscientemente, y que la pongamos en practica lo
mejor posible en los momentos de aridez. En realidad, todo el que inicia un camino
espiritual, al mismo tiempo que busca a Dios, se busca en parte a si mismo. Eso no es
grave, siempre que no dejemos de aspirar a un amor a El cada vez mas puro.

Hemos de decir todo esto para desenmascarar una trampa de la que el demonio, el
Acusador, se sirve para inquietarnos y desilusionarnos: pone en evidencia que nuestro
amor por Dios es aun imperfecto y muy débil, que en nuestra vida espiritual hay todavia
mucho de busqueda de nosotros mismos, etc., hasta conseguir descorazonarnos.

Sin embargo, cuando tengamos la impresion de buscarnos a nosotros mismos en la
oracion, sobre todo no debemos turbarnos, sino manifestar a Dios con sencillez nuestro
deseo de amarle con un amor puro y desinteresado, y abandonarnos totalmente a El con
confianza, pues El mismo se encargard de purificarnos. Pretender hacerlo sélo con
nuestras propias fuerzas, discernir lo puro y lo impuro en nuestro interior para librarnos
de la cizafia antes de tiempo, seria mera presuncion y nos arriesgariamos a arrancar
también el buen grano (cf. Mt 13, 20-34). Dejemos actuar a la gracia de Dios:

15



contentémonos con perseverar en la confianza y soportemos con paciencia los momentos
de aridez que Dios permite a fin de purificar nuestro amor por EL

Dos palabras mas sobre otra tentacion que puede surgir alguna vez. Hemos dicho que
la pureza de intencion consiste en buscar a Dios, en complacerle, mas que en
complacernos a nosotros mismos. El demonio intentard descorazonarnos con el siguiente
argumento: ;como pretendes que tu oracion sea grata a Dios en medio de tu miseria y tus
defectos? A eso hay que responder con una verdad que es el nucleo del Evangelio y que,
por encargo del Espiritu Santo, nos recuerda santa Teresa de Lisieux: el hombre no
agrada a Dios por sus méritos y sus virtudes, sino ante todo por la confianza sin limites
que tiene en su misericordia. Volveremos sobre ello.

16



HUMILDAD Y POBREZA DE CORAZON

Ya hemos citado la frase de santa Teresa de Jesus: «Todo este edificio de la oracion se
basa en la humildad». En efecto, como hemos dicho, no se funda en la capacidad
humana, sino en la accion de la gracia divina. Y la Escritura dice: «Dios resiste a los
soberbios, y da su gracia a los humildes» (1 P 5, 5).

La humildad forma parte, pues, de esa actitud fundamental del corazén sin la cual la
perseverancia en la oracion es imposible.

La humildad es la capacidad de aceptar serenamente la propia pobreza radical
poniendo toda la confianza en Dios. El humilde acepta alegremente el hecho de no ser
nada, porque Dios lo es todo para ¢él. No considera su miseria como un drama, sino
como una suerte, porque da a Dios la posibilidad de manifestar su gran misericordia.

Sin humildad no se puede perseverar en la oracion. En efecto, la oracion es
inevitablemente una experiencia de pobreza, de desprendimiento, de desnudez. En las
otras actividades espirituales o en otras formas de piedad siempre hay algo en lo que
apoyarse: cierta habilidad que se pone en practica, la sensacion de hacer algo Util, etc. Y
también es posible apoyarse en los demas en la oracion comunitaria. Sin embargo, en la
soledad y el silencio frente a Dios nos encontramos solos y sin apoyo frente a nosotros
mismos y a nuestra pobreza. Ahora bien, nos cuesta un trabajo tremendo aceptar nuestra
miseria y, por esa razén, el hombre muestra una tendencia natural a huir del silencio. En
la oracion es imposible escapar a este sentimiento de pobreza. Es verdad que con
frecuencia surgira la experiencia de la dulzura y la ternura de Dios, pero generalmente lo
que se revelard sera nuestra miseria, nuestra incapacidad para rezar, nuestras
distracciones, las heridas de nuestra memoria y de nuestra imaginacion, el recuerdo de
nuestras faltas y fracasos, nuestras inquietudes respecto al porvenir, etc. Entonces, el
hombre encontrard mil pretextos para huir de esta inactividad que le desvela su radical
nada ante Dios, porque, a fin de cuentas, se niega a reconocerse débil y pobre.

Sin embargo, la aceptacion confiada y alegre de nuestra debilidad es la fuente de todos
los bienes espirituales: «Bienaventurados los pobres en el espiritu, porque de ellos es el
Reino de los Cielos»(Mt 5, 3).

El humilde persevera en la vida de oracidn sin jactancia, sin contar consigo mismo; no
considera nada como debido, se cree incapaz de hacer algo por sus propias fuerzas, no le
sorprende tener dificultades, debilidades, caidas constantes; pero todo lo soporta
serenamente, sin dramatizar, porque pone en Dios toda su esperanza y estd seguro de
obtener de la misericordia divina todo lo que es incapaz de hacer o merecer por si
mismo.

Como no pone la confianza en si mismo, sino en Dios, el humilde no se desanima
jamds y, a fin de cuentas, eso es lo mas importante. «Lo que pierde a las almas es el
desaliento», dice Libermann. La verdadera humildad y la confianza siempre van parejas.

Nunca debemos permitir que nos perturbe nuestra tibieza y nuestro escaso amor de
Dios. En ocasiones, la persona que se inicia en la vida espiritual puede desanimarse al
leer la vida y los escritos de los santos, ante las inflamadas expresiones del amor de Dios

17



que aparecen en ellas y de las que se encuentra muy lejos. Piensa que nunca llegara a
amar con tal fervor. Es una tentacion muy comun. Perseveremos en los buenos deseos y
en la confianza: Dios mismo pondra en nosotros el amor con el que podremos amarle. El
amor fuerte y ardiente por Dios no es natural: lo infunde en nuestros corazones el
Espiritu Santo, y nos sera concedido si lo pedimos con la insistencia de la viuda del
Evangelio. No siempre los que sienten al principio un amor sensible mas grande alcanzan
mayor altura en la vida espiritual. jLejos de ello!

18



LA DETERMINACION DE PERSEVERAR

De todo lo dicho se desprende que la lucha principal de la oracion sera por lograr la
perseverancia. Perseverancia para la que Dios nos concedera la gracia, si la pedimos con
confianza y si estamos firmemente decididos a poner todo de nuestra parte.

Hace falta una buena dosis de determinacion, sobre todo al principio. Santa Teresa de
Jesus insiste enormemente en esta determinacion:

«Ahora, tornando a los que quieren ir por este camino y no parar hasta el fin, que es
llegar a beber esta agua de vida, cémo han de comenzar, digo que importa mucho, y el
todo, una grande y muy determinada determinacion de no parar hasta llegar a ella, venga
lo que viniere, suceda lo que sucediere, trabdjese lo que se trabajare, murmure quien
murmure, siquiera llegue alla, siquiera se muera en el camino o no tenga corazon para los
trabajos que hay en ¢él, siquiera se hunda el mundo» (Camino de perfeccion, cap. 21).

A continuacion exponemos algunas consideraciones destinadas a fortalecer esta
determinacion y a descubrir las trampas, falsas razones o tentaciones, que pueden
quebrantarla.

Sin vida de oracion, no hay santidad

En primer lugar, es necesario estar convencido de la vital importancia de la oracion.
«El que huye de la oracion, huye de todo lo que es bueno», dice san Juan de la Cruz.
Todos los santos han hecho oracion. Los mas entregados al servicio del prdjimo eran
también los mas contemplativos. San Vicente de Paul empezaba cada jornada haciendo
dos o tres horas de oracion.

Sin ella es imposible avanzar espiritualmente: podemos vivir poderosos momentos de
conversion, de fervor, haber recibido unas gracias inmensas: sin la fidelidad a la oracion
nuestra vida cristiana llegard muy pronto a un punto en el que tocaré techo. Y es que sin
la oracion, no podemos recibir la ayuda de Dios necesaria para transformarnos y
santificarnos en profundidad. En este sentido el testimonio de los santos es unanime.

Se puede objetar que Dios nos confiere la gracia santificante también, e incluso
principalmente, a través de los sacramentos. La misa es en si mas importante que la
oracion. Es cierto, pero sin una vida de oracion, hasta los mismos sacramentos tendran
una eficacia limitada. Por supuesto, confieren la gracia, pero queda parcialmente estéril
porque le falta la «buena tierra» para recibirla. Nos podemos preguntar, por ejemplo,
como hay tantas personas que comulgan frecuentemente y, sin embargo, no son mas
santas. El motivo suele ser la falta de vida de oracion. La Eucaristia no proporciona los
frutos de curacion mterior y de santificacion que debiera, porque no se recibe en un clima
de fe, de amor, de adoracion, de acogida de todo el ser, un clima que sélo crea la
fidelidad a la oracion. Y lo mismo podemos decir de los demds sacramentos.

Siuna persona —por practicante y piadosa que sea— no hace de su oracion un habito,
tampoco alcanzara el pleno desarrollo de su vida espiritual. No conseguird jamés la paz
interior, se vera sometida continuamente a excesivos escrupulos y en todo lo que haga

19



habra siempre algo humano: un apego excesivo a su voluntad, rasgos de vanidad, de
busqueda de si misma, de ambicion, ruindad de corazén y en los juicios, etc. No
alcanzaremos la profunda y radical purificacion del corazén sin la practica de la oracion:
podremos conseguir sabiduria y prudencia humanas, pero no la verdadera libertad
interior; no llegaremos a captar realmente la profundidad de la misericordia divina y
tampoco sabremos darla a conocer a los demas; nuestro juicio seguird siendo ruin y
equivocado, y no seremos capaces de entrar en los caminos de Dios, muy distintos de lo
que muchos imaginan, incluso entre las personas entregadas a la vida interior.

Algunas personas, por ejemplo, llegan a una hermosa experiencia de conversion a
través de la Renovacion carismatica. La efusion del Espiritu Santo es un encuentro
luminoso y conmovedor con Dios. Pero, al cabo de unos meses —o afios— de un
itinerario fervoroso, se acaba por tocar techo y por perder cierta vitalidad espiritual. ;Por
qué? (Porque Dios ha retirado su mano? De ningin modo. «Los dones de Dios son
irrevocables» (Rom 11, 29). Sencillamente, por no saber permanecer abiertos a la gracia
haciendo desembocar la experiencia de la Renovacion en una vida de oracion.

El problema de la falta de tiempo

«Yo querria hacer oracion, pero no tengo tiempoy». jCuantas veces hemos oido este
comentario! Es cierto que en un mundo como el nuestro, sobrecargado de actividad, la
dificultad es real y no podemos subestimarla.

Sin embargo, hemos de hacer notar que el verdadero problema no reside ahi; reside,
mas bien, en saber lo que cuenta realmente en nuestra vida. Como dice con sentido del
humor un autor contemporaneo, el P. Descouvemont, nunca hemos visto que alguien
muera de hambre porque no tiene tiempo de comer. Siempre hay tiempo (jo se busca!)
para hacer lo que se considera vital. Antes de decir que nos falta tiempo para rezar,
empecemos por preguntarnos por nuestra jerarquia de valores, por lo que es prioritario
para nosotros.

Me permitiré otra reflexion. Uno de los grandes dramas de nuestra época estriba en
que ya no somos capaces de hallar tiempo los unos para los otros, de estar presentes los
unos ante los otros. Y eso causa numerosas heridas. Tantos nifios encerrados en si
mismos y decepcionados, dolidos porque los padres no saben dedicarles gratuitamente
algunos momentos de vez en cuando, sin hacer otra cosa que estar con el hijo. Se
ocupan de ¢l, pero siempre haciendo otras cosas o absortos en sus preocupaciones, sin
estar verdaderamente «con €l», sin poner el corazén a su disposicion. El nifio lo siente y
sufre. Indudablemente, si aprendemos a dar nuestro tiempo a Dios, seremos capaces de
encontrar tiempo para ocuparnos de los otros. Estando atentos a Dios, aprenderemos a
estar atentos a los demas.

A proposito del problema de la falta de tiempo, debemos confiar en la promesa de
Jesus: «Nadie que deje casa, hermanos o hermanas, madre o padre, hijos o tierras por
mi y por el Evangelio, dejara de recibir el ciento por uno ya en esta vida» (Mc 10, 29).
Es licito aplicar también estas palabras al tiempo: el que renuncia a un cuarto de hora de

20



television para hacer oracion recibird el céntuplo en esta vida; el tiempo empleado le sera
devuelto al céntuplo, no en cantidad, ciertamente, sino en calidad. La oracion me dard la
gracia de vivir cada instante de mi vida de un modo mucho mas fecundo.

El tiempo que se dedica a Dios no es un tiempo que se roba a los demas

Para perseverar en la oracion, hay que estar firmemente convencido
(desenmascarando algunas acusaciones de culpabilidad basadas en un equivocado sentido
de la caridad) de que el tiempo que se da a Dios nunca es un tiempo robado a los otros,
robado a los que necesitan de nuestro amor y nuestra presencia. Al contrario, como
hemos dicho antes, la fidelidad a estar presentes ante Dios garantiza nuestra capacidad de
estar presentes ante los demas y de amarlos realmente. La experiencia nos lo demuestra:
junto a las almas de oraciébn encontramos el amor mas atento, mas delicado, mas
desinteresado, mas sensible al dolor de los otros, mas capaz de consolar y de reconfortar.
iLa oracion nos hard mejores y los que nos rodean no se quejaran de ello!

En este ambito de las relaciones entre la vida de oracion y la caridad hacia el projimo
aparecen numerosas inexactitudes que han apartado a muchos cristianos de la
contemplacion con las consiguientes consecuencias dramaticas. Habria mucho que decir
sobre esto. Veamos simplemente un texto de san Juan de la Cruz con objeto de poner en
orden las ideas sobre este tema y librar de culpa a los cristianos que, como es
absolutamente licito, desean consagrar largo tiempo a la oracion.

«Adviertan, pues, aqui los que son muy activos, que piensan cefiir al mundo con
sus predicaciones y obras exteriores, que mucho mas provecho harian a la Iglesia y
mucho mas agradarian a Dios, dejado aparte el buen ejemplo que de si darian, si
gastasen siquiera la mitad de ese tiempo en estarse con Dios en oracidn, aunque no
hubiesen llegado a tan alta como ésta. Cierto, entonces harian mas y con menos
trabajo con una obra que con mil, mereciéndolo su oracion, y habiendo cobrado
fuerzas espirituales en ella; porque, de otra manera, todo es martillar y hacer poco
mas que nada, y a veces nada, y aun a veces dafio.

Porque Dios os libre que se comience a envanecer la sal (Mt 5, 13; Mc 9, 50; Lc
14, 34-35) que, aunque mas parezca que hace algo por de fuera, en sustancia no
serd nada, cuando estd cierto que las buenas obras no se pueden hacer sino en
virtud de Dios.

iOh, cuanto se pudiera escribir aqui de esto! Mas no es de este lugar» (Cantico
espiritual, B, estrofa 29).

JEs suficiente orar trabajando?

Algunas personas os dirdn: «yo no tengo tiempo de hacer oracion; pero en medio de
mis actividades, en mi tarea, etc., intento pensar todo lo posible en el Sefior, le ofrezco

21



mi trabajo, y creo que eso basta como oraciony.

Y no estan completamente equivocadas. Un hombre, una mujer, pueden permanecer
en intima unién con Dios en medio de sus actividades, de modo que esa sea su vida de
oracion sin necesidad de otra cosa. El Sefior puede conceder esa gracia a quien carece de
otra posibilidad. Por otra parte es muy deseable, evidentemente, volver a Dios con la
mayor frecuencia posible en medio de nuestras ocupaciones. Es cierto, en fin, que un
trabajo ofrecido y realizado para Dios se convierte en un modo de oracion.

Una vez dicho esto, hay que ser realista: no es tan facil permanecer unido a Dios
mientras estamos inmersos en nuestras tareas. Por el contrario, nuestra tendencia natural
es la de dejarnos absorber completamente por lo que hacemos. Si no sabemos
detenernos de vez en cuando, tomarnos unos momentos para no hacer otra cosa que no
sea ocuparnos de El nos resultard dificil mantener la presencia de Dios mientras
trabajamos. Nos hace falta una reeducacion previa del corazon, y el medio més seguro es
la fidelidad a la oracion.

Lo mismo sucede en las relaciones personales: un hombre se imagna que ama a su
mujer y a sus hijos, pero lleva una vida tan activa que no es capaz de dedicarles unos
momentos o estar disponible para ellos al 100 por 100. Sin ese espacio de tiempo gratuito
el amor se asfixia enseguida, y al contrario, se dilata y respira en la gratuidad: Hay que
saber perder el tiempo en favor de los otros. Con esta pérdida ganamos mucho: es un
modo de entender las palabras del Evangelio: «El que pierda su vida la salvara.

Si nos ocupamos de Dios, Dios se ocupard de nuestras cosas mejor que nosotros
mismos. Reconozcamos humildemente nuestra tendencia natural a estar demasiado
apegados a nuestras actividades, a obsesionarnos o apasionarnos por ellas. Y solo nos
curaremos teniendo la prudencia de saber abandonarlas con regularidad, incluso las mas
urgentes 0 mas importantes, para dar gratuitamente ese tiempo a Dios.

La trampa de la falsa sinceridad

Un razonamiento que aparece con frecuencia y que puede impedir nuestra fidelidad a
la oracidn es el siguiente: en un siglo como el nuestro, imbuido del concepto de libertad,
de autenticidad, oimos decir: «Yo encuentro que la oracién es muy agradable, pero sélo
rezo cuando me apetece. Rezar sin ganas seria una cosa artificial y obligada, seria hasta
una falta de sinceridad y una forma de hipocresia. Rezaré cuando me apetezca...»

A esto podemos responder que, si esperamos a que nos entren las ganas, podemos
esperar hasta el dia del juicio. El deseo es algo muy hermoso, pero versatil. Existe un
motivo igualmente legitimo, pero mas profundo y mas constante, que nos impulsa a
encontrarnos con Dios en la oracion: el sencillo hecho de que Dios nos invita a ello. El
Evangelio nos lo pide: «orad sin desfallecer» (Lc 18, 1). También aqui nos ha de guiar
la fe, y no el estado de animo.

Las nociones de libertad y de autenticidad descritas mas arriba —tan del gusto de
nuestra época— son, sin embargo, de lo mas ilusorias. La verdadera libertad no consiste
en dejarse llevar por el impulso del momento; todo lo contrario: el hombre libre es el que

22



no vive prisionero de sus cambios de humor, sino el que toma decisiones segin unas
opciones fundamentales que no varian con las circunstancias.

La libertad es la capacidad de dejarse guiar por lo que es verdadero y no por la parte
epidérmica de nuestro ser. Debemos tener la humildad de reconocer que somos
superficiales y variables. Una persona que ayer encontrdbamos encantadora, mafiana nos
resulta insoportable porque han cambiado las condiciones atmosféricas, nuestro talante...
Lo que desedbamos locamente un dia, nos deja frios el siguiente. Si nuestras decisiones
son de este estilo, vivimos tragicamente prisioneros de nosotros mismos, de nuestra
sensibilidad en lo que tiene de més superficial.

No nos hagamos tampoco ilusiones sobre lo que es la verdadera autenticidad. ;Cual es
el amor mas auténtico? ;Aquel cuyas manifestaciones varian segin los dias, segun el
humor, o el amor fiel y estable que no se desdice jamas?

La fidelidad a la oracion es, pues, una escuela de libertad. Es una escuela de sinceridad
en el amor, porque nos ensefia poco a poco a situar nuestra relacion con Dios en un
terreno que ya no es el vacilante e inestable de nuestras impresiones, de nuestros
cambios de humor, de nuestro fervor sensible en dientes de sierra, sino en el solido sillar
de nuestra fe, en el fundamento de una fidelidad a Dios inamovible como la roca:
«Jesucristo es el mismo ayer y hoy, y lo serd siempre» (Heb 13, 8) porque «su
misericordia pasa de generacion en generacion» (Lc 1, 50). Si perseveramos en esta
actitud, veremos como las relaciones con el prdjimo, tan superficiales y cambiantes
también ellas, llegan a ser mas estables, mas profundas, mas fieles y, por lo tanto, mas
felices.

Un ultimo aspecto para terminar con esta cuestion. La aspiracion de todo hombre a
obrar de un modo espontaneo, libre, sin presiones, es una aspiracion perfectamente
legitima: el hombre no estd hecho para entrar en conflicto permanente consigo mismo,
para vivir violentando siempre su naturaleza. Y si en alguna ocasion tiene que hacerlo,
serd como consecuencia de la division interna que crea el pecado.

Sin embargo, esa aspiracion no puede hacerse realidad dando libre curso a su
espontaneidad. Eso seria destructivo, pues dicha espontaneidad no siempre esta orientada
hacia el bien: tiene necesidad de curacion y de una profunda purificacion. Nuestra
naturaleza estd danada, lo que significa que hay una falta de armonia en nosotros, un
desequilibrio frecuente entre aquello a lo que tendemos espontdneamente y aquello para
lo que estamos hechos, entre nuestros sentimientos y la voluntad de Dios a la que hemos
de ser fieles y que constituye nuestro auténtico bien.

Por tanto, la aspiracion a la libertad solo puede encontrar su auténtica realizacion en la
medida en que el hombre se deja sanar por la gracia divina. En este proceso de curacion
la oracion desempeiia un papel muy importante. Y este proceso, hay que decirlo, tiene
lugar a través de unas pruebas y unas purificaciones, esas «noches» cuyo profundo
sentido ha explicado tan acertadamente san Juan de la Cruz. Una vez culminado,
ordenadas nuestras tendencias, el hombre llega a ser completamente libre: ama, desea
espontdneamente lo que estd de acuerdo con la voluntad de Dios y con su propio bien.
Puede seguir sin problemas sus tendencias espontaneas, pues han sido rectificadas y

23



armonizadas con la sabiduria divina. Puede «obedecer» a su naturaleza, ahora restaurada
por la gracia. Esta armonizacion no es completa en nuestra vida, por supuesto, y solo lo
serd en el Remo, lo que explica que aqui abajo tengamos que resistirnos siempre a
algunas de nuestras tendencias. Pero ya en esta vida, quien practica la oracion se hace
cada vez mas capaz de amar y de obrar espontaneamente el bien, mientras que al
principio le costaba grandes esfuerzos. Gracias a la accion del Espiritu Santo, la virtud le
resulta cada vez mas facil y natural. «Alli donde esta el Espiritu del Sernor, alli esta la
libertad», dice San Pablo.

La trampa de la falsa humildad

El falso razonamiento que acabamos de considerar toma en ocasiones una forma mas
sutil que describimos a continuacion y contra la que conviene estar en guardia. Santa
Teresa de Jests estuvo a punto de «caer en la trampa» y abandonar la oracion (jhabria
sido un dafio irreparable para toda la Iglesia!). Y uno de los motivos principales por los
que escribié su Libro de la Vida fue el de prevenir contra esta trampa.

Se trata de una clave en la que el diablo toca hébilmente. La tentacion es la siguiente:
el alma que comienza a hacer oracion percibe sus faltas, sus infidelidades y la penuria de
sus conversiones. Entonces, se siente tentada de abandonar la oracidon razonando asi:
«Estoy llena de defectos, no adelanto, soy incapaz de convertirme y de amar seriamente
al Sefior; presentarme ante El en este estado es una hipocresia, juego a la santidad
mientras que no valgo mas que los que no oran. jCara a Dios, seria mas honesto
abandonar!»

Semejante razonamiento convencid a santa Teresa y —como cuenta en el capitulo 19
de su Libro de la Vida—, tras unos afios de practicarla asiduamente, abandoné la
oracion durante un afio, hasta conocer a un padre dominico que (afortunadamente para
nosotros) la recondujo al buen camino. En aquella época santa Teresa estaba en el
convento de la Encarnacion de Avila y tenia unos buenos deseos de entregarse al Sefior
y de hacer oracion. Pero aun no era santa; jlejos de ello! Especialmente, no conseguia
liberarse de su costumbre de acudir al locutorio del convento a pesar de adivinar que
Jesis se lo pedia. De temperamento alegre, simpatico y atractivo, disfrutaba
frecuentando a la buena sociedad de Avila que se reunia habitualmente en los locutorios
del monasterio. No hacia nada grave, pero Jests la llamaba a otra cosa. El tiempo de
oracion era entonces para ella un verdadero martirio: se encontraba en la presencia de
Dios, era consciente de serle infiel, pero carecia de fuerza para dejarlo todo por EL Y
como hemos dicho, ese tormento estuvo a punto de hacerle abandonar la oracion: «Soy
indigna de presentarme ante el Sefior cuando no soy capaz de darle todo; es burlarme de
El; mejor seria dejarla...»

Santa Teresa llama a eso la tentacion de la «falsa humildad». Ya habia abandonado
efectivamente la oracion, cuando un confesor le hizo ver que, al hacerlo, perdia toda
posibilidad de mejorar algin dia. Era necesario, al contrario, perseverar en ella porque,

24



precisamente gracias a esa perseverancia, obtendria en su momento la gracia de una total
conversion y de una entrega plena de si misma al Sefior.

Esto es muy importante. Cuando nos iniciamos en la vida de oracion no somos santos,
y a medida que la practicamos lo percibimos mejor. Quien no se pone ante Dios en
medio del silencio no descubre sus infidelidades y defectos; sin embargo, son patentes
para el que hace oracion, y ello puede suscitar un gran dolor y la tentacion de abandonar.
En este caso no hay que desesperarse sino perseverar, con la certeza de que la
perseverancia obtendra la gracia de la conversion. Cualquiera que sea su gravedad,
nuestro pecado jamas debe ser un pretexto para abandonar la oracion, en contra de lo
que nuestra conciencia o el demonio puedan msinuarnos; por el contrario, cuanto mas
miserables somos, mayor motivo tenemos para hacerla. ;Quién nos curard de nuestras
infidelidades y pecados, sino el Sefior misericordioso? ;Doénde encontraremos la salud de
nuestra alma, si no es en la oracién humilde y perseverante? «No tienen necesidad de
médico los sanos, sino los enfermos. No he venido a llamar a los justos, sino a los
pecadores» (Mt 9, 13). Cuanto mas enfermos nos sentimos de esa enfermedad del alma
que es el pecado, mas debe incitarnos eso mismo a hacer oracion. jCuanto mas heridos
estamos, mas derecho tenemos a refugiarnos junto al corazén de Jests! Soélo El puede
sanarnos. Si nos alejamos de El por ser pecadores, ;donde iremos a buscar la curacion y
el perdon? Si esperamos a ser justos para hacer oracién, podemos esperar largo tiempo.
Tal comportamiento Unicamente demostraria que no hemos entendido el Evangelio;
puede tomar una apariencia de humildad, pero, de hecho, solo es presuncion y falta de
confianza en Dios.

Suele ocurrir que, cuando hemos cometido alguna falta, cuando estamos avergonzados
y descontentos de nosotros mismos, aun sin abandonar completamente la oracion,
dejemos pasar algin tiempo antes de volver a ella, el mismo tiempo que tarde en
atenuarse en nuestra conciencia el eco de la falta cometida. Ese es un error muy grave, y
pecamos mas por €l que por el primero. En efecto, significa una falta de confianza en la
misericordia de Dios, un desconocimiento de su amor; y eso le duele mas que todas las
tonterias que hayamos podido cometer. Santa Teresa de Lisieux, que habia comprendido
quién es Dios, decia: «Lo que duele a Dios, lo que hiere su corazén, es la falta de
confianzay .

Al contrario de como obramos habitualmente, la Unica actitud justa para el que ha
pecado —justa en el sentido biblico, es decir, de acuerdo con lo que nos ha sido revelado
del misterio de Dios— es la de echarse inmediatamente —con arrepentimiento y
humildad, pero también con infinita confianza— en brazos de la misericordia divina,
seguros de ser acogidos y perdonados. Y, una vez que hemos pedido perdén a Dios,
reanudar sin demora las practicas de piedad acostumbradas, en particular la de orar. En el
momento oportuno iremos a confesarnos pero, mientras tanto, no cambiemos nuestro
habito de hacer oracion. Esta actitud es la mas eficaz para salir del pecado, pues es la que
mas honra la misericordia divina.

Santa Teresa de Jesus afnade algo muy hermoso sobre este tema. Dice que el que hace
oracion continia cayendo, por supuesto, teniendo fallos y debilidades, pero, como hace

25



oracion, cada una de sus caidas le ayuda a saltar mas arriba. Dios hace que todo ayude al
bien y al progreso del que es fiel a la oracion, incluidas las propias faltas.

«Digo que no desmaye nadie de los que han comenzado a tener oracion con
decir: si torno a ser malo, es peor ir adelante con el ejercicio de ella. Yo lo creo, si
se deja la oracion y no se enmienda el mal; mas, sino lo deja, creo que le sacard a
puerto de luz. Hizome en esto gran bateria el demonio, y pasé tanto en parecerme
poca humildad tenerla, siendo tan ruin, que, como ya he dicho, la dejé afio y
medio, al menos un afio, que del medio no me acuerdo bien; y no fuera mas, ni
fue, por meterme yo misma, sin haber menester demonios que me hiciesen ir al
infierno. jOh, valgame Dios, qué ceguedad tan grande! ;Y qué bien acierta el
demonio, para su proposito, en cargar aqui la mano! Sabe el traidor que alma que
tenga con perseverancia oracion, la tiene perdida, y que todas las caidas que la hace
dar, la ayudan, por la bondad de Dios, a dar después mayor salto en lo que es su
servicio: algo le va en ello» (Libro de la vida, cap. 19).

26



ENTREGARSE ENTERAMENTE A DIOS

Para continuar tratando sobre las actitudes basicas que permiten la perseverancia y el
avance en la vida de oracion, ha llegado el momento de decir algunas palabras sobre el
estrecho lazo, en ambos sentidos, que existe entre la vida de oracion y el resto de la vida
cristiana. Esto significa que, con frecuencia, lo que es fundamental para el progreso y la
profundidad de nuestra oracion, no es lo que hacemos en esos momentos, sino lo que
hacemos fuera de ellos. El progreso en la oracion es esencialmente un progreso en el
amor, en la pureza de corazoén; y el verdadero amor se manifiesta mejor fuera de la
oracion que durante ella. Daremos algunos ejemplos.

Seria completamente ilusorio el hecho de pretender adelantar en la oracion, si toda
nuestra vida no estd marcada por un profundo y sincero deseo de darnos por completo a
Dios, de conformar lo mas plenamente posible a su voluntad toda nuestra vida. Sin eso,
la vida de piedad toca techo muy pronto: el inico medio de que Dios se nos entregue
totalmente (lo que es el objeto de la oracion) es que nosotros nos entreguemos totalmente
a El. El que no entrega todo, no lo poseera todo. Si guardamos una «zona reservada» en
nuestra vida, algo que no queremos abandonar en Dios, por ejemplo, un defecto —
incluso pequeiio— que aceptamos deliberadamente sin hacer nada por corregirlo, una
desobediencia consciente, una negativa a perdonar..., todo eso esteriliza la vida de
oracion.

Maliciosamente, unas religiosas planteaban esta pregunta a san Juan de la Cruz. «;Que
debemos hacer para entrar en éxtasis?» Y, basdndose en el sentido etimologico de la
palabra «éxtasis», el santo respondia que renunciando a la propia voluntad y haciendo la
de Dios. Pues el éxtasis no es otra cosa que salir el alma de si y quedar suspensa en
Dios. Y que eso es lo que hace quien obedece; pues sale de si y de su voluntad propia, vy,
asi desprendido, puede unirse a Dios.

Para entregarse a Dios hay que desprenderse de uno mismo. El amor es de naturaleza
extatica: cuando es fuerte, se vive mas en ¢l que en si mismo. Pero ;como vivir algo de
esta dimension extatica del amor en la oracion, si a lo largo del dia nos buscamos a
nosotros mismos? ;Si estamos demasiado apegados a las cosas materiales, a la
comodidad, a la salud? ;Sino soportamos la menor contrariedad? ;Cémo podremos vivir
en Dios si no somos capaces de olvidarnos de nosotros mismos en beneficio de nuestros
hermanos?

En la vida espiritual es preciso encontrar un equilibrio; y no siempre es facil. Por una
parte, hemos de aceptar nuestra miseria, no esperar a ser santos para comenzar a hacer
oracion. Por otra, sin embargo, debemos aspirar a la perfeccion. Sin esta aspiracion, sin
ese deseo profundo y constante de santidad —incluso si sabemos muy bien que no la
conseguiremos por nuestras propias fuerzas, sino que jsélo Dios puede conducirnos a
ellal—, la oracién sera siempre algo superficial, un ejercicio piadoso que producird
escasos frutos pero, a fin de cuentas, nada mas. Es propio de la naturaleza misma del
amor tender a lo absoluto, es decir, a cierta locura en el don de uno mismo.

27



También hemos de ser conscientes de que cierto estilo de vida puede favorecer
extraordinariamente la oracion o, por el contrario, dificultarla. ;Como nos serd posible
recogernos en la presencia de Dios, si du-

rante el resto del tiempo vivimos dispersos entre mil inquietudes y preocupaciones
superficiales?; ¢ si nos entregamos sin reparo a charloteos inutiles, a curiosidades vanas?;
(S1 no mantenemos cierta reserva del corazon, de la mirada, de la mente, por la que
rehuimos todo lo que podria distraernos y alejarnos de un modo excesivo de lo Esencial?

Ciertamente, no podemos vivir sin algunas distracciones, sin unos momentos de
descanso; pero lo importante es saber volver siempre a Dios, que es la causa de nuestra
unidad de vida, y vivir todas las cosas bajo su mirada y en relacion con EL

Sepamos también que el esfuerzo por afrontar cualquier circunstancia en un clima de
abandono total, de serena confianza en Dios, por vivir el momento presente sin
torturarnos por las preocupaciones del mafnana, por tratar de hacer cada cosa
tranquilamente, sin preocuparnos por la siguiente, etc., contribuye extraordinariamente al
crecimiento de la vida de oracidon. No es fécil, pero es muy ventajoso tratar de
conseguirlo en la medida de lo posible2.

Es también muy importante aprender poco a poco a vivir continuamente bajo la
mirada de Dios, en su presencia, en una especie de didlogo constante con EI
recordandolo con la mayor frecuencia posible en medio de nuestras ocupaciones y
viviendo cualquier situacidn en su compafiia. Cuanto mas nos esforcemos en hacerlo,
mas sencillo nos resultara hacer oracion: jsi no le abandonamos, le encontraremos mas
facilmente en el momento de hacerla! La practica de la oracion debe tender también a la
plegaria continua; no necesariamente en el sentido de una oracion explicita, sino en el de
una practica constante de la presencia de Dios. Vivir asi, bajo su mirada, nos hara libres.
Con demasiada frecuencia vivimos bajo la mirada de los demas (por el temor a ser
juzgados o por el afan de ser admirados), o bajo nuestra propia mirada (de complacencia
o de autoacusacion), pero solamente alcanzaremos la libertad interior cuando hayamos
aprendido a vivir bajo la mirada amante y misericordiosa del Sefior.

Para ello, remitimos a los muy valiosos consejos del hermano Laurent de la
Résurrection, un fraile carmelita del siglo XVII, cocinero en el convento, que supo vivir
en una profunda union con Dios en medio de las ocupaciones mas absorbentes. Al final
del libro ofrecemos algunos extractos de sus cartas.

Aun habria mucho que decir sobre el tema del lazo entre la oracion y todos los demas
aspectos del itmerario espiritual que, evidentemente, no pueden disociarse. Mas adelante
abordaremos algunos, pero, de momento, remitimos a la mejor fuente, especialmente a
aquellos en los que la Iglesia ha reconocido una gracia especial de ensefianza en este
terreno: Teresa de Jesus, Juan de la Cruz, Francisco de Sales, Teresa de Lisieux, por no
citar mas que algunos nombres.

28



Todo lo dicho hasta ahora no responde todavia a esta pregunta. ;cémo debemos hacer
oracion? ;Como, concretamente, hemos de ocupar el tiempo dedicado a esta practica?
No tardaremos en dar la respuesta.

Sin embargo, era indispensable empezar por esta introduccion, pues los comentarios
expuestos, ademas de ayudar a superar los obstaculos, describen cierto clima espiritual
indispensable de adquirir, pues condiciona la sinceridad de nuestra oracion y su progreso.

Ademas, una vez comprendidos los aspectos que hemos esbozado, muchos falsos
problemas relativos a la pregunta «;qué he de hacer para orar bien?», caen por su peso.

Las actitudes descritas no estan fundadas en la sabiduria humana, sino en el Evangelio.
Son actitudes de fe, de abandono confiado en las manos de Dios, de pobreza de corazon,
de infancia espiritual. Como habré advertido el lector, esas actitudes deben ser la base no
solo de la vida de oracion, sino de toda nuestra existencia. Ahi se revela también el
estrecho lazo que existe entre la oracion y la vida en su conjunto: la oracion es una
escuela, un ejercicio en el que comprendemos y practicamos algunos comportamientos
——profundizando en ellos— cara al mundo y a nosotros mismos, y que poco a poco se
convierten en el fundamento de nuestro modo de ser y de actuar. La oracion crea en
nosotros un «rasgo» de nuestro ser, rasgo que conservamos después en todo lo que
tenemos que vivir y que nos permite, poco a poco, acceder a la paz, a la libertad interior,
al verdadero amor a Dios y al projimo en cualquier circunstancia. La oraciéon es una
escuela de amor, porque todas las virtudes que se practican en ella son las que permiten
el crecimiento del amor en nuestro corazoén. De ahi su vital importancia.

29



II. COMO EMPLEAR EL TIEMPO DE LA ORACION

INTRODUCCION

Abordamos ahora la principal pregunta a la que hemos de intentar responder. He
decidido dedicar media hora o una hora diaria a la oracion; ;qué debo hacer? ;Cudl es el
mejor modo de emplear ese tiempo de oracion?

No es facil responder por varias razones.

En primer lugar, porque las almas son muy distintas. Hay mas diferencias entre las
almas que entre los rostros. La relacion de cada alma con Dios es tnica y, por lo tanto,
también su oracion. No se puede trazar un camino, un modo de obrar que sirva para
todos; eso seria una falta de respeto a la libertad y a la diversidad de los itinerarios
espirituales. Bajo la mocion del Espiritu y en libertad, cada creyente ha de descubrir las
vias por las que Dios desea conducirle.

En segundo lugar, hay que saber que la vida de oracion estd sujeta a etapas, a
evoluciones. Lo que sirve en cierto momento de la vida espiritual, no sirve en otro. La
conducta que se ha de seguir en la oracién puede variar segin estemos al comienzo del
camino o si el Sefior ya ha comenzado a introducirnos en ciertos estados particulares, en
ciertas «moradasy», como diria santa Teresa. En ocasiones habra que actuar; en otras,
limitarse a recibir. A veces hay que descansar, y otras sera necesario luchar.

En fin, es dificil describir lo que se vive en la oracion, que incluso suele quedar mas
alla de la conciencia clara del que ora. Se trata de unas realidades intimas, misteriosas,
que el lenguaje humano no puede llegar a concretar. No siempre disponemos de palabras
para expresar lo que ocurre entre el alma y su Dios.

Anadiremos, ademads, que todo el que habla de vida de oracion lo hace a través de su
experiencia, o de lo que ha constatado por lo que le han confiado otros. Todo queda muy
limitado a causa de la riqueza y diversidad de las posibles experiencias.

A pesar de estos obstaculos, abordaremos el tema esperando sencillamente que el
Sefior nos permita ofrecer algunas indicaciones que, si en ningin caso han de
considerarse como respuestas infalibles y completas, podran ser, sin embargo, una fuente
de luz y de 4nimo para el lector de buena voluntad.

30



CUANDO NO SE PLANTEA LA CUESTION

Nos estamos preguntando como debemos emplear el tiempo de la oracién. Antes de
seguir tratando esta cuestion, es preciso advertir que a veces no se plantea. Y esto es lo
que habra que considerar en primer lugar.

La cuestion no se plantea cuando la oracion fluye de la fuente, por decirlo de algin
modo: cuando existe una comunicacion amorosa con Dios sin necesidad de saber coémo
ocupar el tiempo. Asi deberia desarrollarse siempre, pues, segin la definicion de santa
Teresa de Jesus, la oracion es «tratar de amistad, estando muchas veces tratando a solas
con quien sabemos nos amay (Libro de la Vida, cap. 8). Cuando dos personas se aman
profundamente no tienen demasiados problemas para saber coémo vivir los momentos en
que se encuentran. jA menudo les basta estar juntos sin necesidad de otra cosa! Pero
desgraciadamente nuestro amor por Dios suele ser bastante débil y no llegamos a ese
punto.

Volviendo a la oracién que «fluye solay, esta comunicacion con Dios, que es un favor
y no hay mas que recibirlo, se puede situar en distintos grados del camino espiritual y ser
de muy distinta naturaleza.

Se da el caso de la persona sinceramente convertida, entusiasmada con su reciente
descubrimiento de Dios, llena de la alegria y el fervor del neo6fito. No hay problemas en
su oracion: se siente arrastrada por la gracia; feliz de consagrar su tiempo a Jesus; tiene
mil cosas que decirle y que pedirle; esta llena de sentimientos amorosos y de
pensamientos estimulantes.

iQue disfrute entonces sin escrupulos de esos momentos de gracia, que se lo
agradezca al Sefior, pero que siga siendo humilde y procure no creerse santa por sentirse
llena de fervor, ni juzgue a su projimo por mostrar menos celo que ella! La gracia de los
primeros tiempos de la conversion no elimina los defectos ni las imperfecciones, no hace
mas que enmascararlos. Y la persona no debera asombrarse si un buen dia decae su
fervor, si las imperfecciones que creia desaparecidas gracias a su conversion resurgen
con una violencia imprevista. Que persevere entonces y sepa sacar provecho de la aridez
y la prueba, como supo sacarlo en los dias de la bendicion.

Otro caso en el que la cuestion no se plantea se situa, por decirlo de algin modo, en el
extremo contrario. Es el de la persona que ora y sobre la que el dominio de Dios es tal,
que no es capaz de resistirse ni de hacer nada por si misma: sus potencias estan
inmovilizadas, no puede mas que entregarse y consentir esa presencia de Dios que la
invade totalmente. La persona no tiene nada que hacer, inicamente decir si; sin embargo,
serd preciso que se confie a un director espiritual para que le confirme la autenticidad de
las gracias que recibe, pues en ese momento no se encuentra en las circunstancias
habituales y es bueno abrirse a alguien. Con frecuencia, cuando cesan las gracias
extraordinarias en la oracion, surge la incertidumbre en cuanto a las causas y aparecen
luchas y dudas; inicamente abriendo el alma se consigue la seguridad en cuanto al origen
divino de esas gracias y se las puede recibir con plenitud.

31



Pensemos ahora en un caso intermedio, muy frecuente por otra parte. Es conveniente
hablar de ¢él, pues la situacidbn que vamos a describir se manifiesta generalmente en sus
comienzos de un modo imperceptible, y puede dar pie a dudas e incluso a escrupulos en
cuanto a la conducta a seguir: la persona no sabe si hace bien o mal pero, en cualquier
caso, no tiene eleccion. Nos explicaremos. Se trata de una situacion en la que el Espiritu
Santo comienza a introducir a alguien en una oracion mas pasiva, después de un tiempo
en que la oracion ha sido sobre todo «activa»; es decir, que ha consistido principalmente
en una actividad propia hecha de reflexiones, de meditaciones, de un dialogo interior con
Jesus, de actos de la voluntad tales como ofrecerse a EL etc.3.

Y he aqui que un buen dia, la manera de orar se transforma de un modo al principio
casi imperceptible. La persona encuentra dificultades para meditar, para discurrir, sufre
cierta aridez y se siente inclinada a permanecer delante del Sefor sin hacer ni decir nada,
sin pensar en nada especial, pero en una serena actitud de atencion plena y amante hacia
Dios. Por otra parte, esta actitud amorosa que procede del corazoén mas que de la
inteligencia es casi imperceptible. Puede hacerse mas intensa después, una especie de
inflamacion de amor, pero al principio suele ser casi inapreciable. Y cuando el alma
pretende actuar de otro modo, reanudar una oracidbn mas «activa», no lo consigue y casi
siempre tiende a volver al estado que hemos descrito. Sin embargo, a veces sentira
escrupulos, pues tendrd la impresion de no actuar, mientras que antes lo hacia.

Pues bien, cuando el alma se encuentra en este estado, debe permanecer en él
sencillamente, sin inquietarse, sin agitarse, sin moverse. Dios desea llevarla a una oracion
mas profunda, y eso significa una gracia muy grande. El alma debe dejarse hacer y seguir
su tendencia a permanecer pasiva; para que esté en oracion, basta que en el fondo de su
corazon exista esta orientacion serena hacia Dios. No es el momento de actuar por si
misma, por medio de sus propias facultades o capacidades; es el momento de dejar obrar
a Dios.

Hemos de hacer notar que no es el mismo estado de dominio de Dios del que hemos
hablado anteriormente. La inteligencia y la imaginacion contintian ejerciendo cierta
actividad: los pensamientos, las imagenes van y vienen, pero en un nivel superficial, sin
que la persona preste atencion a dichos pensamientos € imagenes mas bien involuntarios.
Lo importante no es la agitacion (inevitable)4 de la mente, sino la profunda orientacion
del corazdn hacia Dios.

Estas son, pues, algunas situaciones en las que no hay por qué plantear la pregunta:
«¢como ocupar el tiempo de la oracion?», pues la respuesta ya esta dada.

Queda un caso en el que se plantea dicha cuestion. Es generalmente el de la persona
cargada de buena voluntad, pero que no esta (jtodavia!) inflamada de amor de Dios; que
no ha recibido todavia la gracia de una oracién pasiva, pero que ha comprendido la
importancia de la oracion y desea entregarse a ella regularmente, no sabiendo muy bien
como hacerlo. ;Qué aconsejar a esta persona?

No responderemos directamente a esta cuestion diciendo: durante el rato de oracion
haz esto o aquello, reza de esta manera o de esta otra. Nos parece mas prudente empezar

32



por dar los principios basicos que deben guiar a un alma en lo que se refiere a su
comportamiento durante la oracion.

En los capitulos anteriores hemos descrito las actitudes fundamentales que deben
orientar al alma que aborda la oracion, actitudes validas, de hecho, para cualquier forma
de oracion e incluso para toda la existencia cristiana en su conjunto, como ya hemos
dicho. Lo que cuenta sobre todo —y lo repetimos de nuevo— no es el como, ni las
recetas, sino, por asi decir, el clima y el estado de animo con los que abordamos la vida
de oracion: lo que condiciona la perseverancia en ella, asi como su fecundidad, es que
dicho clima sea el adecuado.

Ahora haremos un poco lo mismo, es decir, daremos algunas orientaciones que,
tomadas en conjunto, definen no un clima, sino una especie de paisaje interior con sus
puntos de referencia, sus caminos; un paisaje interior que quien desee hacer oracion
podra seguir libremente segin la etapa en que se encuentre de su itinerario y segin el
impulso del Espiritu Santo. Conocer, al menos parcialmente, esos puntos de referencia
permitiran el fiel orientarse, comprender por ¢l mismo lo que ha de hacer en la oracion.

Ese «paisaje interior» de la vida de oracion del cristiano esta definido y modelado de
algin modo por cierto nimero de verdades teologicas que enunciamos y explicamos a
continuacion.

33



PRIMACIA DE LA ACCION DIVINA

El primer principio es sencillo pero muy importante: En la oracion lo que cuenta no es
lo que nosotros hacemos, sino lo que Dios hace en nosotros durante ese tiempo.

Conocer ese principio nos libera, pues a veces somos incapaces de hacer ni decir nada
durante la oracion. Eso no tiene nada de tragico, pues si no somos capaces de obrar, Dios
puede hacer —y hace— siempre algo en lo mas profundo de nuestro corazon, incluso si
no nos damos cuenta. El acto esencial de la oracion es, a fin de cuentas, el de ponernos y
mantenernos en la presencia de Dios. Ahora bien, Dios no es Dios de muertos, sino de
vivos. Esta presencia, por ser presencia del Dios vivo, es activa, vivificante, nos sana y
nos santifica. No podemos ponernos delante del fuego sin calentarnos, no podemos
exponernos al sol sin broncearnos. Desde el momento en que nos quedamos alli y
guardamos cierta inmovilidad y cierta orientacion...

Si nuestra oracién consiste simplemente en lo siguiente: en ponernos delante de Dios
sin actividad alguna, sin pensar en nada especial, sin sentimientos particulares, pero con
una actitud profunda de disponibilidad, de abandono confiado, entonces no hay nada
mejor que podamos hacer. Asi, dejamos obrar a Dios en la intimidad de nuestro ser, que,
en definitiva, es lo que cuenta.

Seria una equivocacion medir el valor de nuestra oracion por lo que hemos hecho
durante ese tiempo, tener la impresion de que es buena y util cuando hemos dicho y
pensado muchas cosas, y desolarnos si no hemos sido capaces de hacerlo. Muy bien
puede ocurrir que nuestra oracidn sea desastrosa y que durante ese tiempo,
mvisiblemente y en secreto, Dios realice en el fondo de nuestra alma unas obras
prodigiosas, cuyos frutos solo veremos mas tarde... Y es que todos los inmensos bienes
que tienen su origen en la oracidbn no son fruto de nuestros pensamientos o nuestros
hechos, sino de la actuacion de Dios —frecuentemente secreta e invisible— en nuestro
corazon. jSélo en el Reino conoceremos los resultados de nuestra oracion!

Santa Teresita del Nifo Jesus era muy consciente de ello. Tenia un problema en su
vida de oracion: jse dormia! No era culpa suya: habia entrado en el Carmelo muy joven
y no dormia lo suficiente para su edad... Aquella debilidad no la entristecia demasiado:

«Yo creo que los niflos pequetios gustan lo mismo a sus padres cuando duermen
que cuando estan despiertos, creo que para las operaciones, los médicos duermen a
sus enfermos. En fin, creo que «el Sefior ve nuestra fragilidad, que recuerda que no
somos mas que polvo» (Historia de un alma. Manuscrito autobiografico A).

Lo mas importante en la oracion es el componente pasivo. No se trata tanto de hacer
cosas como de entregarnos a la accion de Dios. A veces debemos preparar y secundar
esta accion de Dios con nuestra propia actuacion, pero con frecuencia no tenemos mas
que consentir en ella pasivamente, y entonces es cuando suceden las cosas mas
importantes. Incluso puede llegar a ser necesario impedir nuestra actuacion para que Dios
pueda obrar libremente en nosotros. Asi es como lo demuestra san Juan de la Cruz

34



cuando explica algunas arideces, determinada incapacidad para hacer funcionar a la
inteligencia o la imaginacion en la oracion, la imposibilidad de sentir algo o de meditar:
Dios permite ese estado de aridez, de noche, para ser el unico en actuar profundamente
en nosotros, jcomo el médico que anestesia al enfermo para poder trabajar
tranquilamente!

Volveremos sobre este tema, pero de momento conviene retener este dato: si, a pesar
de nuestra buena voluntad, somos incapaces de rezar bien, de conmovernos y de tener
hermosos pensamientos, no nos entristezcamos. Ofrezcamos nuestra pobreza a la accién
de Dios y jnuestra oracidn serda entonces mas valiosa que la que nos hubiera dejado
satisfechos de nosotros mismos! San Francisco de Sales rezaba asi: «jSefior, no soy mas
que lena: préndele fuego!»

35



PRIMACIA DEL AMOR

Veamos ahora un segundo principio tan fundamental como el primero: la primacia del
amor sobre todo lo demas. Santa Teresa de Jesus dice: «En la oracion, lo que cuenta no
es pensar mucho, sino amar muchoy.

Eso también es liberador. A veces no podemos pensar, no podemos meditar, no
podemos sentir pero, no obstante, siempre podemos amar. El que estd al limite del
cansancio, aturdido por las distracciones, incapaz de hacer oracion, puede ofrecer su
pobreza al Sefor con serena confianza; de este modo le estd amando jy hace una
magnifica oracion! El amor es rey, con independencia de las circunstancias, y siempre
saca partido de ellas. «El amor siempre se aprovecha de todo, tanto del bien como del
mal», acostumbraba a decir Teresa de Lisieux, citando a san Juan de la Cruz. El amor se
beneficia de los sentimientos lo mismo que de las sequedades, de las mociones como de
la aridez, de la virtud como del pecado, etc.

Este principio coincide con el primero que hemos enunciado antes: la primacia de la
accion de Dios sobre las nuestras. En la oracion, nuestra principal tarea es amar, pero en
la relacion con Dios, amar es, en primer lugar, dejarse amar. ;Y no es tan facil como
parece! Hay que creer en el amor, a pesar de que tenemos una gran facilidad para dudar
de €1, y hay que aceptar también nuestra pobreza.

A menudo resulta mas facil amar que dejarnos amar: hacer algo por nuestra parte, dar,
es gratificante: jnos creemos utiles! Dejarnos amar supone que aceptamos no ser ni hacer
nada. Este es nuestro primer trabajo en la oracion: no pensar ni ofrecer ni hacer algo por
Dios, sino dejarnos amar por El como nifios pequefios. Ceder a Dios el placer de
amarnos. Y sinos resulta dificil, significa que no creemos ciegamente en el amor de Dios
por nosotros; y eso implica también la aceptacion de nuestra pobreza. Ahi llegamos a un
punto absolutamente fundamental: no existe un auténtico amor a Dios que no se base en
el reconocimiento de la absoluta prioridad de su amor por nosotros, que no haya
comprendido que, antes de hacer lo que sea, tenemos que recibir: «En esto esta el amor,
nos dice san Juan, no en que nosotros hayamos amado a Dios, sino en que El nos amé
primeroy» (1 Jn 4, 10).

Con respecto a Dios, el primer acto de amor, el que debe quedar en la base de
cualquier acto de amor, es el siguiente: creer que somos amados, dejarnos amar en medio
de nuestra pobreza, como somos, con independencia de nuestros méritos y nuestras
virtudes. Si es esta la base de nuestra relacion con Dios, hemos acertado. En caso
contrario, siempre estard falseada por cierto fariseismo, en el que, a fin de cuentas, Dios
no ocupa el centro, el primer lugar, sino nosotros mismos, nuestra actuacion, nuestra
virtud o cualquier otra cosa.

Este punto de vista es muy exigente (pide un gran descentramiento, un gran olvido de
nosotros mismos), pero al mismo tiempo es liberador. Dios no espera de nosotros obras,
actuaciones, el logro de algiin bien: somos siervos inutiles. «Dios no necesita nuestras
obras, pero tiene sed de nuestro amory», dice santa Teresa de Lisieux. Nos pide en primer
lugar que nos dejemos amar, que creamos en su amor, y e€so siempre es posible.

36



Fundamentalmente, la oracién es eso: ponernos en la presencia de Dios para dejar que
nos ame. La respuesta de amor surge después, durante o fuera de la oracion. Si nos
dejamos amar, Dios mismo producira el bien en nosotros y nos concedera llevar a cabo
esas «obras buenas que Dios preparo para que caminemos por ellas» (Ef 2, 10).

De esta primacia del amor se deduce que todo lo que hagamos en la oracion debe ir
encaminado a favorecer el amor y a fortalecerlo. Ese es el unico criterio que permite
decir si esta bien o mal hacer una cosa u otra en la oracion. Es bueno todo lo que lleva al
amor. Pero, por supuesto, a un amor verdadero, no a un amor superficialmente
sentimental (incluso si los sentimientos ardientes tienen valor como expresion del amor
cuando Dios nos los concede...).

Los pensamientos; las consideraciones; los actos interiores que alimentan o expresan
nuestro amor por Dios; que nos hacen crecer en la gratitud y la confianza en El, que
despiertan o estimulan nuestros deseos de entrega, de pertenecerle, de servirle fielmente
como a nuestro Unico Sefior, etc. deben constituir habitualmente la parte principal de
nuestra propia actividad durante la oracion. Todo lo que fortalezca nuestro amor a Dios
es un buen tema de oracion.

Buscar la sencillez

Una consecuencia de todo lo anterior es la siguiente: durante la oracion debemos estar
pendientes de no mariposear, de no multiplicar los pensamientos y las consideraciones en
las que cabria mas la busqueda de arrebatos que la de una conversion real del corazon.
(De qué me sirve tener pensamientos elevados y variados sobre los misterios de la fe,
cambiar constantemente de temas de meditacion repasando todas las verdades de la
teologia y todos los pasajes de la Sagrada Escritura, si no salgo mas resuelto a
entregarme a Dios y a renunciar a mi mismo por amor a EI? «Amar, dice santa Teresa
del Nifio Jesus, es darlo todo y darse uno mismo». Si mi oracion diaria consistiera en una
unica idea sobre la que volviera incansablemente: la de estimular a mi corazén a
entregarse plenamente al Sefior e insistir sin cesar en el proposito de servirle y
entregarme a El, jesta oracion seria mas pobre pero mucho mejor!

Continuando sobre esta primacia del amor, recordemos un hecho de la vida de Teresa
de Lisieux. Poco antes de su muerte, Teresa estd en cama ya muy enferma; una hermana
(Sor Agnes) entra en su habitacion y le pregunta: «;En qué piensa?» «No pienso en
nada; no puedo; sufro demasiado y entonces rezo». «Y ;qué le dice a Jesus?» Teresa
responde: «No le digo nada, jle amo!»

Esta es la oracion mas pobre, pero la mas profunda: un simple acto de amor por
encima de cualquier palabra, de todo pensamiento. Hemos de tender a esa sencillez. En
definitiva, nuestra oracion no debia ser mas que eso: sin palabras, sin pensamientos, sin
una serie de actos particulares y distintos, jsino un unico y sencillo acto de amor!
Necesitamos mucho tiempo y un profundo trabajo de la gracia para llegar a esta sencillez,
nosotros, a los que el pecado ha hecho tan complicados, tan dispersos. Al menos,
recordemos esto: el valor de la oracidon no se mide por la abundancia y variedad de las

37



cosas que se hacen; al contrario: cuanto mas se acerca a un simple acto de amor, mayor
valor tiene. Y cuanto mas avanzamos en la vida interior, mas se simplifica nuestra
oracién. Volveremos sobre ello al hablar de la evolucion de la vida de oracion.

Antes de terminar este apartado, querriamos prevenir sobre un tipo de tentacion que
puede presentarse. Es posible que durante la oracion se nos ocurran hermosos y
profundos pensamientos, ciertas luces sobre el misterio de Dios o unas perspectivas
alentadoras en relacion con nuestra vida, etc. Esta clase de luces o de pensamientos (jque
pueden llegar a parecernos geniales!) suelen ser una trampa y debemos estar en guardia.
Por supuesto que en algunas ocasiones Dios nos comunica luces e inspiraciones durante
la oracion. Pero es preciso saber que algunos pensamientos que surgen en nosotros
pueden ser tentaciones: al detenernos en ellos nos apartamos, de hecho, de una presencia
en Dios mas pobre, pero mas auténtica. Estos pensamientos nos arrastran, en ocasiones
nos exaltan, terminamos por cultivarlos y quizd por estar mas atentos a ellos que al
mismo Dios. Al acabar el rato de oracidon nos damos cuenta de que todo era vano y que
no queda gran cosa...

38



DIOS SE NOS DA A TRAVES DE LA HUMANIDAD DE JESUCRISTO

Después de la primacia de la actuacion divina y de la primacia del amor, veamos ahora
un tercer principio fundamental que sostiene la vida contemplativa del cristiano:
encontramos a Dios en la humanidad de Jesucristo.

Hacemos oracion para entrar en contacto con Dios, pero a Dios nadie lo conoce.
(Cudl es el modo, el medio que se nos ha dado para encontrar a Dios? Hay un tnico
mediador, el Cristo Jesus, verdadero Dios y verdadero hombre. La humanidad de Jesus,
en tanto que humanidad del Hijo, es para nosotros la mediacion, el punto de apoyo a
nuestro alcance por el que tenemos la certeza de poder encontrar a Dios y unirnos a El
En efecto, dice san Pablo: «en El reside corporalmente toda la plenitud de la
Divinidad» (Col 2, 9). La humanidad de Jesus es el sacramento primordial por el cual la
Divinidad se hace accesible a los hombres.

Somos personas de carne y hueso; necesitamos ayudas sensibles para acceder a las
realidades espirituales. Dios lo sabe, y eso explica todo el misterio de la Encarnacion.
Tenemos necesidad de ver, de tocar, de sentir. La humanidad sensible y concreta de
Jestis es para nosotros la expresion de la maravillosa condescendencia de Dios, que
conoce nuestra forma de ser y nos da la posibilidad de acceder humanamente a lo divino,
de tocarlo por medios humanos. Lo espiritual se ha hecho carnal. Jests es para nosotros
el camino hacia Dios: «El que me ve a mi, ve al Padrey», contesta Jesus a la peticion de
Felipe: «Muéstranos al Padre y eso nos basta» (Jn 14, 8-9).

Hay en ello un muy hermoso y gran misterio. La humanidad de Jesus en todos sus
aspectos, hasta los mas humildes y mas secundarios en apariencia, es para nosotros
como un inmenso espacio de comunion con Dios. Cada aspecto de esta humanidad,
cada uno de sus rasgos —incluso el mas pequefio y mas oculto—, cada una de sus
palabras, cada uno de sus hechos y de sus gestos, cada una de las etapas de su vida,
desde la concepcion en el seno de Maria hasta la Ascension, nos pone en comunicacion
con el Padre siempre que lo recibamos en la fe. Recorriendo esta humanidad como un
paisaje que nos perteneciera, como un libro escrito para nosotros, nos lo apropiamos en
la fe y en el amor; no cesamos de crecer en una comunion con el misterio inaccesible e
insondable de Dios.

Esto significa que la oracion del cristiano siempre se basard en una cierta relacion con
la humanidad del Salvador5. Todas las variadas formas de oracién cristiana (mas
adelante daremos ejemplos) encuentran justificacion teologica y tienen como comin
denominador el hecho de poner en contacto con Dios a través de algin aspecto
determinado de la humanidad de Jests. Y por ser esta humanidad de Jests el
sacramento, el signo eficaz de la union del hombre con Dios, nos basta estar unidos por
la fe a ella para encontrarnos en comunion con Dios.

Bérulle expresa de una hermosa manera como los misterios de la vida de Jesus,
aunque acaecidos en el tiempo, siguen siendo realidades vivas y vivificantes para quien
los contempla con fe.

39



«Es preciso plantear la perpetuidad de esos misterios en una determinada forma:
ocurrieron en ciertas circunstancias y duran, estan presentes y son perpetuos de
otra determinada forma. Pasaron en cuanto a su ejecucion, pero estan presentes en
cuanto a su fuerza, y su fuerza no pasa nunca, ni pasard nunca el amor con que
fueron realizados. El espiritu, pues, el estado, la fuerza, el mérito del misterio esta
siempre presente... Eso nos obliga a tratar las cosas y los misterios de Jesus, no
como cosas pasadas y extinguidas, sino como cosas vivas y presentes de las que
tenemos también que recoger un fruto presente y eterno.»

Bérulle lo aplica, por ejemplo, a la infancia de Jesus:

«La infancia de Jesus es un estado pasajero, pues las circunstancias de esta infancia
han pasado y ya no es un nifio. No obstante, hay algo divino en ese misterio que
persevera en el cielo y que obra un modo de gracia semejante en las almas que estdn en
la tierra, que Jesus gusta de asignar y dedicar a ese humilde primer estado de su
persona.»

Hay mil formas de entrar en contacto con la humanidad de Jesus: contemplar sus
hechos y sus gestos, meditar su comportamiento, sus palabras, cada uno de los
acontecimientos de su vida terrena, conservarlos en nuestra memoria, mirar su rostro en
una imagen, adorarle en su Cuerpo en la Eucaristia, pronunciar su Nombre con amor y
guardarlo en nuestro corazon, etc. Todo eso nos ayuda a hacer oracion solamente con
una condicion: que esta actividad no sea una curiosidad intelectual, sino una busqueda
amorosa: «Busqué al amado de mi alma» (Ct 3, 1).

En efecto, lo que nos permite apropiarnos plenamente de la humanidad de Jesus, y por
ella entrar en comunicacion real con el misterio insondable de Dios, no es la mera
especulacion de la inteligencia, sino la fe, la fe como virtud teologal, es decir, la fe
animada por el amor. Solo ella —y san Juan de la Cruz insiste extraordinariamente en
este punto—, tiene el poder, la fuerza necesaria para hacernos entrar realmente en
posesion del misterio de Dios a través de la persona de Cristo. Solo ella nos permite
alcanzar realmente a Dios en la profundidad de su misterio: la fe, que es la adhesion de
todo el ser a Cristo, en quien Dios se nos da.

La consecuencia de todo esto, como hemos visto, consiste en que el modo de hacer
oracion para el cristiano es el de comunicarnos con la humanidad de Jesus a través del
pensamiento, de la mirada, de actos de la voluntad y segiin distintas vias a cada una de
las cuales corresponde, por asi decir, un «método de oraciony.

Un procedimiento cldsico, por lo menos en Oriente, para entrar en la vida de oracion
es por ejemplo el que aconseja santa Teresa de Jesus: vivir en compafiia de Jesus como
con un amigo con el que se dialoga, al que se escucha, etc.:

«Puede representarse delante de Cristo y acostumbrarse a enamorarse mucho de
su sagrada Humanidad, y traerle siempre consigo y hablar con El, pedirle para sus
necesidades, y quejarsele de sus trabajos, alegrarse con El en sus contentos, y no
olvidarle por ellos, sin procurar oraciones compuestas, sino palabras conforme a sus

40



deseos y necesidad. Es excelente manera de aprovechar, y muy en breve; y quien
trabajare a traer consigo esta preciosa compaiia, y se aprovechare mucho de ella, y
de veras cobrare amor a este Sefior, a quien tanto debemos, yo le doy por
aprovechado» (Libro de la Vida, cap. 12).

Mas adelante daremos nuevos ejemplos.

41



DIOS HABITA EN NUESTRO CORAZON

Deseariamos ahora enunciar un cuarto principio teoldgico de gran importancia también
como guia en la vida de oracion; a través de esta pretendemos ponernos en la presencia
de Dios. Ahora bien, los modos de presencia de Dios son multiples, lo que explica
también la diversidad de formas de oracién: Dios estd presente en la creacion y se le
puede contemplar en ella; estd presente en la Eucaristia y se le puede adorar en ella; esta
presente en la Palabra y lo podemos encontrar meditando la Escritura, etc.

Sin embargo, hay otra modalidad de presencia de Dios cuya consecuencia es muy
importante para la vida de oracion: la presencia de Dios en nuestro corazon.

Como en el caso de las otras formas de presencia de Dios, esta presencia en el interior
de nosotros mismos no es en un principio objeto de experiencia (podra serlo poco a
poco, al menos en determinados momentos privilegiados...), pero es objeto de fe:
independientemente de lo que podamos sentir o no sentir, sabemos por la fe, a ciencia
cierta, que Dios habita en el fondo de nuestro corazén: «,;No sabéis que vuestro cuerpo
es templo del Espiritu Santo?» (I Cor 6, 19). Santa Teresa de Jesus nos cuenta que el
hecho de haber comprendido esta verdad fue una iluminacion que transformo
profundamente su vida de oracion.

«Que, a mi parecer, si como ahora entiendo que en este palacio pequeiito de mi
alma cabe tan gran Rey (entonces lo entendiera), que no le dejara tantas veces solo,
alguna me estuviera con El, y mas procurara que no estuviese tan sucia. Mas, jqué
cosa de tanta admiracion, quien hinchiera de mil mundos y muy muchos mas con
su grandeza, encerrarse en una cosa tan pequefia! A la verdad, como el Sefior,
consigo trae la libertad, y como nos ama, hacese a nuestra medida» (Camino de
perfeccion, cap. 28).

Todo el aspecto de recogimiento, de interioridad, de volver sobre uno mismo que
puede haber en la vida de oracion encuentra ahi su auténtico sentido. En caso contrario,
el recogimiento solo seria un modo de cerrarse en si. El cristiano puede entrar en si
mismo legitimamente pues, por encima y mas profundamente que todas sus miserias
interiores, alli encuentra a Dios «mas intimo a nosotros que nosotros mismos», —segin
la expresion de san Agustin—, Dios, que mora en nosotros por la gracia del Espiritu
Santo. «El centro mas profundo del alma, dice san Juan de la Cruz, es Dios» (Llama de
amor viva, 1, 3).

En esta verdad encontramos la justificacion de todas las formas de oracidbn como
«plegaria del corazony; entrando con fe en su propio corazon, el hombre se une alli a la
presencia de Dios que habita en ¢l Si en la oracion existe ese movimiento por el que nos
unimos a Dios como el Otro, como de fuera, exterior a nosotros —y presente de un
modo eminente en la humanidad de Jesis— existe igualmente un lugar para ese
movimiento gracias al cual entramos en el interior de nuestro propio corazoén para
reunirnos alli con Jesus, tan cercano, tan accesible:

42



«/Quién puede subir por nosotros a los cielos para tomarla... Quién pasara
por nosotros al otro lado de los mares? No, la tienes enteramente cerca de ti, la
tienes en tu boca y en tu corazony (Dt 30, 12-14).

«/Pensdis que importa poco para un alma derramada entender esta verdad, y
ver que no ha menester para hablar con su Padre Eterno ir al cielo, ni para
regalarse con El, ni ha menester hablar a voces? Por paso que hable, estd tan
cerca que nos oirda; ni ha menester alas para ir a buscarle, sino ponerse en
soledad y mirarle dentro de si, y no extranarse de tan buen huésped,; sino con
gran humildad, hablarle como a padre, pedirle como a padre, contarle sus
trabajos, pedirle remedio para ellos, entendiendo que no es digna de ser su hija»
(Santa Teresa de Jesus, op. cit., cap. 28).

Cuando no sabemos codmo rezar, es muy sencillo proceder de ese modo: recojdmonos,
hagamos el silencio y entremos en nuestro propio corazon, bajemos a nuestro interior,
reundmonos con esa presencia de Jesis que habita en nosotros y permanezcamos
tranquilamente con El. No le dejemos solo, hagamosle compaiiia lo mejor que podamos.
Y si perseveramos en este ejercicio, no tardaremos en descubrir la realidad de lo que los
cristianos orientales llaman «el lugar del corazén», o la «celda interior» —por hablar
como santa Catalina de Siena—, ese centro de nuestra persona en el que Dios se
aposenta para estar con nosotros y donde podemos estar siempre con El.

Ese espacio interior de comunion con Dios existe, nos ha sido concedido, pero muchos
hombres y mujeres no llegan ni a sospecharlo porque nunca han entrado en ¢él, ni jamas
han bajado a ese jardin para recoger sus frutos. Felices los que han hecho el
descubrimiento del Reino de Dios dentro de si mismos: su vida cambiara.

El corazén del hombre es ciertamente un abismo de miseria y de pecado, pero Dios
esta en lo mas profundo de él. Recogiendo una metafora de santa Teresa de Jesus, el
hombre que persevera en la oracion es como el que va a sacar agua de un pozo. Echa el
cubo y al principio no obtiene mas que barro. Pero si tiene confianza y persevera, llegara
un dia en que lo que encontrara dentro de su propio corazén sera un agua muy pura:
«Quien cree en mi, como dice la Escritura, de sus entranas brotardn rios de agua
vivay (Jn 7, 38).

Esto tiene una gran importancia en nuestra vida. Si gracias a la perseverancia
descubrimos ese «lugar del corazon», nuestros pensamientos, nuestras opciones y
nuestros actos, que con demasiada frecuencia proceden de la parte superficial de nuestro
ser (de nuestras inquietudes, nuestros nerviosismos, nuestras reacciones inmediatas...),
poco a poco naceran de ese centro profundo del alma en el que estamos unidos a Dios
por el amor. Accederemos a un nuevo modo de ser en el que todo sera fruto del amor, y
entonces seremos libres.

43



Hemos enunciado cuatro grandes principios que deben orientar nuestro
comportamiento durante la oracion: primacia de la accidn de Dios; primacia del amor, la
humanidad de Jesus como instrumento de comunién con Dios, y por ultimo, la
inhabitacion de Dios en nuestro corazdén. Son unos principios que pueden servirnos de
punto de referencia para vivir bien el tiempo de oracion.

Sin embargo, como ya hemos mencionado anteriormente, para mejor entender lo que
es nuestra oracion, hemos de tener en cuenta la evolucion de la vida de oracion y de las
etapas de la vida espiritual. Tema que tratamos a continuacion.

44



[II. EVOLUCION DE LA VIDA DE ORACION

45



DE LA INTELIGENCIA AL CORAZON

Evidentemente, la vida de oraciébn no es una realidad estatica, sino que sigue un
desarrollo, unas etapas, un progreso no siempre lineal, por supuesto, con ocasionales
retrocesos jal menos aparentes!

Los autores espirituales que tratan de la oracion suelen distinguir diversas fases en su
desarrollo, diferentes «estados de oracion», desde los mas habituales a los mas elevados,
que jalonan el itinerario del alma en su union con Dios. Santa Teresa de Jesus hablara de
Siete Moradas; otro autor distinguira tres fases (purgativa, iluminativa y unitiva); algunos
haran seguir a la meditacion la oracion afectiva, después la oracion con la simple mirada,
luego la de quietud, antes de hablar del suefio de las potencias, del rapto, del éxtasis, etc.

No pretendemos entrar en un estudio detallado de las etapas de la vida de oracion y de
las gracias de orden mistico —jy también de las pruebas!— que encontramos en ellas, a
pesar de ser mas frecuentes de lo que generalmente se piensa. Remitimos a autores mas
competentes y, en cualquier caso, para el publico al que destinamos este libro no es
indispensable tratarlo aqui. Afadiremos también que, sobre todo hoy, cuando la
Sabiduria de Dios parece gozar alterando las leyes clasicas de la vida espiritual, no
debemos tomar los esquemas que describen el itmerario de la vida de oracion de una
manera demasiado estricta, como una especie de camino obligado.

Una vez dicho esto, es necesario hablar de lo que, en nuestra opinion, constituye la
primera gran evolucion —Ila transformacion fundamental de la vida de oracion— de la
que derivan todas las posteriores. Ya hemos aludido a este tema.

Esta evolucion lleva diferentes nombres segin los criterios y también segin las
tradiciones espirituales, pero la encontramos en todas partes, incluso si los caminos
aconsejados o descritos tienen puntos de partida diferentes. Occidente, por ejemplo, que
generalmente propone (o proponia, porque el acceso a la oracion hoy se suele hacer por
vias diferentes) la meditacion como método de partida para hacer oracion, hablard del
paso de la meditacion a la contemplacion. San Juan de la Cruz escribe extensamente
sobre este tema, describiendo esta etapa y los criterios que permiten discernirla.

La tradicion oriental de la «oracion de Jesus» (llamada también oracion del corazon),
popularizada en los ultimos afos por el libro Récits d’un pélerin russe, y que tiene como
punto de partida la incesante repeticion de una breve formula que contiene el nombre de
Jesus6, habla del momento en que la oracion desciende de la inteligencia al corazon.

En esencia, se trata del mismo fendmeno, incluso si esta transformacion —que
podemos describir como una simplificacion de la oracion, como un paso de una oracioén
«activa» a una plegaria mas «pasivan— puede tener muy variadas manifestaciones segin
la persona y segln su itinerario espiritual.

(En qué consiste esta transformacion? Un dia, como un favor especial de Dios, la
persona que ha perseverado en la oracion recibe un don que en ningin caso puede ser
forzado, que es pura gracia, aunque, bien entendido, la fidelidad a la oracion tenga una
gran importancia para prepararlo y favorecerlo. Este don puede llegar a veces muy
pronto, a veces soOlo después de varios afios, y a veces nunca. El Sefor lo suele conceder

46



de un modo casi imperceptible al principio. Puede no ser permanente, por lo menos al
comienzo, y estar sometido a avances y retrocesos.

La caracteristica esencial de este don consiste en que hace pasar de una oracion en la
que predomina la actuacidbn humana —sea la repeticion voluntaria de una férmula, como
en el caso de la oracion de Jesus, sea la actividad discursiva del espiritu en el caso de la
meditacion en la que, tras elegir un texto o un tema de meditacion y reflexionar sobre €l,
surgen afectos, propdsitos, etc.—, a una oracion en la que predomina la actuacion divina,
en la que el alma no tiene nada més que dejarse hacer manteniéndose en una actitud de
sencillez, de abandono, de atencidn amorosa y serena hacia Dios.

Es el caso de la «oracion de Jesus»: la experiencia de que la oracion fluye por si
misma en el corazén, sumergiéndolo en un estado de paz, de contento, de amor. En el
caso de la meditacion, el inicio de esta nueva etapa se manifiesta con frecuencia en una
especie de aridez, una incapacidad de reflexionar y una tendencia del alma a permanecer
inactiva delante de Dios. Un «no hacer» que no es inercia ni pereza espiritual, sino
abandono amoroso.

Esta transformacion debe ser considerada un gran favor, también por aquellos que
durante largo tiempo han estado acostumbrados a hablar mucho al Sefior o a meditar —
encontrando en ello su gozo— y para los que tiene algo de decepcionante, pues el alma
tiene la impresion de retroceder, de que se empobrece su oracion, la sensacion de que es
incapaz de rezar. Ya no puede orar del modo acostumbrado, es decir, usando su
inteligencia, basando su discurso interior en pensamientos, en imagenes, en sentimientos,
etc.

En sus obras, san Juan de la Cruz msistira (e incluso criticard a los directores
espirituales que no lo entienden)7 en convencer a las almas que reciben el regalo de esta
gracia de que este empobrecimiento es su verdadera riqueza, y de que no pretendan
volver a la meditacion a toda costa. Deben limitarse a permanecer ante Dios en una
actitud de olvido de ellas mismas con una simple atencion amorosa y serena.

/Por qué es riqueza esta pobreza?

(Por qué el salto a esta nueva etapa que acabamos de describir es una gracia tan
grande?

Por una razén muy sencilla y fundamental que explica muy bien san Juan de la Cruz.
Todo lo que entendemos de Dios no es todavia Dios; todo lo que podemos pensar,
imaginar o sentir de Dios, jtodavia no es Dios! Dios estd infinitamente por encima de
todo ello, de cualquier imagen, de cualquier representacion, de cualquier percepcion
sensible. No obstante, si lo podemos decir asi, no estd por encima de la fe, no esta por
encima del amor. La fe, dice el Doctor Mistico, es el inico medio de que disponemos
para unirnos a Dios; es decir, el Gnico acto que nos alcanza la posesion de Dios; la fe,
como movimiento sencillo y amoroso de unidon con Dios, que se nos revela y se nos
entrega en Jesus.

47



Para acercarnos a Dios es conveniente servirnos de consideraciones, de la
imaginacion, de los gustos: nos son utiles en la medida en que nos hacen bien, nos
estimulan, nos ayudan a convertirnos, fortalecen nuestra fe y nuestro amor. Sin embargo,
no podemos llegar a la esencia de Dios sirviéndonos de estos medios, porque El esta
fuera del alcance de nuestra inteligencia y de nuestra sensibilidad. Solo la fe animada por
el amor nos permite acceder al mismo Dios. Y esta fe no puede ejercerse mas que a
costa de una especie de desprendimiento de imagenes y de gustos sensibles. Por eso, en
determinados momentos Dios se retira sensiblemente, de modo que sélo actiie nuestra fe,
mientras las otras facultades parecen incapaces de funcionar.

Asi, cuando el alma ya no piensa, no se ayuda de imdgenes, no siente nada de
particular, pero se mantiene sencillamente en una actitud de amorosa adhesion a Dios,
incluso si esta alma no aprecia nada diferente, si tiene la impresion de no hacer nada y de
que no ocurre nada, Dios se comunica secretamente con ella de un modo mas profundo
y mucho mas sustancial.

La oracidbn no es ahora la actividad del hombre que hablando, empleando su
inteligencia y las demds facultades, etc., se pone en contacto con Dios, sino que se
convierte en una especie de profunda efusion de amor, unas veces sensible y otras
insensible, por la que Dios y el alma se comunican el uno con la otra. Eso es la
contemplacion segin san Juan de la Cruz: esa «efusion secreta, pacifica y amorosa» por
la que Dios se nos da. Dios se vuelca en el alma y el alma se vuelca en Dios en un
movimiento casi inmovil producido por la obra del Espiritu Santo en el alma.

Es algo imposible de describir con palabras, pero lo viven muchas personas en su
oracion, a menudo sin ser conscientes de ello. Asi como Monsieur Jourdain escribia en
prosa sin saberlo, muchas almas sencillas son contemplativas o contemplativos sin darse
cuenta de la profundidad de su plegaria. Y sin duda, es mejor asi.

Independientemente del punto de partida de la vida de oracidon —que como hemos
visto, puede ser muy variado— el Sefior desea conducir a muchas almas a este término
o, por lo menos, a esta etapa. Después, esta todo lo que el Espiritu Santo puede suscitar
como etapas posteriores, como gracias atin mas elevadas de las que no hablaremos.

Es sorprendente comprobar que en tradiciones tan alejadas como la de «la oracion de
Jests» y la que representa San Juan de la Cruz —en las que las vias propuestas son tan
distintas—, al describir la gracia de la contemplacion hacia la que conducen ambos
caminos, emplean expresiones casi semejantes. Por ejemplo, cuando San Juan de la Cruz
describe la contemplacion como «una dulce respiracion de amor»8, creemos reconocer
el lenguaje de la Filocalia9.

48



EL CORAZON HERIDO

Haremos ahora algunas consideraciones que son como una sintesis de lo dicho en los
ultimos capitulos, y que nos sitian en un punto en el que todo se retine y se concreta: la
primacia del amor, la contemplacion, la oracion del corazon, la humanidad de Jesus, etc.

A fin de cuentas, la experiencia demuestra que para orar bien, para llegar a ese estado
de oracién pasiva del que hemos hablado, en el que Dios y el alma se comunican
profundamente, es preciso que el corazon esté herido. Herido de amor de Dios, herido
de sed por el Amado. Sélo a costa de una herida puede descender la oracion al corazon y
morar en €l. Es preciso que Dios nos haya tocado en un nivel bastante profundo de
nuestro ser para que no podamos pasarnos sin El. Sin esta herida de amor, nuestra
oracion, en definitiva, no serd nunca mas que un ejercicio intelectual, es decir, un piadoso
ejercicio de espiritualidad, y no esa intima comunion con Aquel cuyo corazén ha sido
herido de amor por nosotros.

Hemos hablado de la humanidad de Jestis como mediador entre Dios y el hombre. El
centro de la humanidad de Jests es su corazon herido. El Corazon de Jesus fue abierto
para que el amor divino pudiera derramarse sobre nosotros y para que tuviéramos acceso
a Dios. Y so6lo podremos recibir esa efusion de amor, si nuestro propio corazén se abre
por una herida. Entonces habré ese auténtico intercambio de amor que es el inico fin de
la vida de oracion; entonces llega a ser lo que debe: jun corazon en otro Corazon!

Segin los momentos, esta herida que produce el amor tendra diferentes
manifestaciones. Podra ser deseo, busqueda ansiosa del Amado, arrepentimiento y dolor
por el pecado, sed de Dios, agonia de la ausencia; podrd ser dulzura que ensancha el
alma; podra ser una felicidad inefable; podra ser pasion y ardiente llama. Hard de
nosotros unos seres marcados por Dios para siempre, unos seres que no pueden tener
otra vida que la vida de Dios en ellos.

Por supuesto, cuando se nos revela, el Sefior trata de sanarnos: sanarnos de nuestras
amarguras, de nuestras faltas, de nuestras culpas verdaderas o falsas, de nuestra dureza,
etc. Lo sabemos, y todos aguardamos esa curacion; pero importa comprender que, en
cierto sentido, busca mas herirnos que curarnos. Hiriéndonos cada vez mas
profundamente, nos proporciona la verdadera curacion. Cualquiera que sea la actitud de
Dios hacia nosotros, se haga cercano o parezca lejano, se muestre tierno o indiferente
(jen la vida de oracion se dan estas alternativas!), su fin es siempre herirnos de amor
cada vez mas.

En el Tratado del Amor de Dios de San Francisco de Sales hay un hermoso capitulo
donde el santo muestra las diferentes maneras que Dios emplea para herir de amor al
alma. Por ejemplo, también cuando Dios parece abandonarnos, dejarnos con nuestros
defectos, en la sequedad, sélo lo hace para herirnos mas vivamente:

«Esta pobre alma, que esta decidida a morir antes que ofender a Dios, pero que

no siente, sin embargo, una sola brizna de fervor sino, al contrario, una extremada
frialdad que la tiene paralizada y tan débil que cae continuamente en imperfecciones

49



patentes, esta alma esta malherida, pues su amor estd enormemente dolorido al ver
que Dios no parece ver lo mucho que le ama, abandonandola como a una criatura
que no le pertenece, y piensa que entre sus defectos, sus distracciones y su frialdad,
nuestro Sefor le lanza este reproche: ;Como puedes decir que me amas, si tu alma
no esta conmigo? Ese dardo de dolor atravesando su corazén es un dardo de dolor
que procede del amor, pues si ella no amara, no le afligiria el temor que tiene de no
amar» (Tratado del Amor de Dios, Libro VI, cap. 15).

iA veces, Dios nos hiere mas eficazmente dejandonos en nuestra pobreza que
sanandonos!

En efecto, Dios no pretende tanto hacernos perfectos como unirnos a EL Cierta
perfeccion (segiin la imagen que solemos hacernos de ella...) nos haria autosuficientes e
independientes; por el contrario, estar heridos nos vuelve pobres pero nos pone en
comunicacién con El. Y eso es lo que cuenta: no se trata de alcanzar una perfeccion
ideal, sino de no poder pasar sin Dios, de estar ligados a El de una manera constante —lo
mismo en nuestra pobreza que en nuestra virtud—, de modo que su amor pueda
derramarse en nosotros sin cesar, y que sintamos la necesidad de entregarnos totalmente
a El, porque jes la tinica solucioén! Y ese es el lazo que nos santificard, que nos conducira
a la perfeccion.

Esta verdad explica muchas cosas de nuestra vida espiritual. Nos ayuda a comprender
por qué Jesus no librd a San Pablo de su aguijon en la carne, de aquel «angel de Satands
encargado de abofetearlew, cuando El respondid: «Te basta mi gracia, pues mi fuerza
se hace perfecta en la flaqueza» (11 Cor 12, 9).

Esto explica también por qué los pobres y los pequefios, los que han sido heridos por
la vida, tienen con frecuencia unas gracias de oracidn que no se encuentran en los
poderosos.

Hacer oracion: mantener abierta la herida

A fin de cuentas, la oracién consiste sobre todo en mantener abierta esta herida de
amor, impedir que se cierre. Eso es también lo que debe guiarnos para saber lo que
hemos de hacer en la oracion. Cuando la herida corre el riesgo de cerrarse o se atenua
por la rutina, la pereza, la pérdida del amor primero, entonces hay que actuar, hay que
despertar, despertar a nuestro corazon, estimularlo a amar utilizando todos los buenos
pensamientos, los propodsitos, haciendo el esfuerzo —por emplear la frase de Santa
Teresa— por sacar el agua que nos falta; hasta que el Sefior, compadecido de nosotros,
nos dé la lluvial0. Eso puede exigir en ocasiones un esfuerzo constante. «;Me levanté y
di vueltas por la ciudad, por las calles y las plazas, buscando al amado de mi alma!»
(Cant 3, 2).

Si, por el contrario, el corazdn estd abierto, si el amor se derrama —puede ser con
fuerza, aunque también con extraordinaria dulzura, pues los movimientos del amor divino
son a veces casi insensibles, ya lo hemos dicho, pero hay efusion de amor porque el

50



corazdn esta despierto, atento: «; Yo duermo, pero mi corazon velaly (Cant 5, 2)—,
entonces hay que entregarse simplemente a esa efusion de amor, sin hacer otra cosa que
consentir en ella o hacer lo que ese amor suscite en nosotros como respuesta.

Hemos dicho que los puntos de partida de la vida de oracién pueden ser muy distintos.
Hemos aludido a la meditacion, a la «oracion de Jesis», que no son mas que ejemplos.
Y yo creo que hoy, en este siglo tan especial en el que estamos tan dafiados, Dios tan
perseguido y las etapas de la vida espiritual frecuentemente alteradas, a menudo nos
vemos como introducidos de improviso en la vida de oracion: recibimos casi
inmediatamente esa herida de la que hemos hablado a través de la gracia de una
conversion; por la experiencia de la efusion del Espiritu Santo como puede ocurrir en la
renovacion carismatica (jo en cualquier otro sitio!); en medio de una prueba providencial
con la que Dios nos hace suyos. El papel que nos corresponde en la vida de oracion
consiste entonces en ser fieles a ella; en perseverar en el didlogo intimo con Aquel que
nos ha tocado con objeto de «mantener abierta la herida»; en impedir que se cierre
cuando llegue el «duro momento», cuando se aleje la experiencia de Dios y olvidemos
poco a poco lo pasado, dejandolo enterrarse poco a poco bajo el polvo de la rutina, del
olvido, de la duda...

51



NUESTRO CORAZON Y EL CORAZON DE LA IGLESIA

Para terminar esta parte, deseariamos afnadir unas palabras sobre el alcance eclesial de
la vida de oracién. En primer lugar, por tratarse de un misterio muy hermoso que puede
estimular extraordinariamente la perseverancia en la vida de oracion. Y también para no
dejar en el lector la impresion —absolutamente falsa— de que ese componente tan
esencial de la vida cristiana como es la dimension eclesial, es ajeno a la vida de oracion o
solo tiene con ella un lazo periférico. Muy al contrario: entre la vida de la Iglesia con la
amplitud universal de su misioén, y lo que ocurre entre el alma y su Dios en la intimidad
de la oracion, existe un lazo con frecuencia invisible, pero extremadamente profundo. Asi
se explica el hecho de que una carmelita, que jamds abandond su convento, fuera
declarada patrona de las misiones...

Habria mucho que decir sobre este tema, sobre la relacion entre mision y
contemplacion, sobre el modo en que la contemplacion nos introduce intimamente en el
misterio de la Iglesia y de la comunién de los Santos, etc.

La gracia de la oracion va siempre acompainada de una profunda insercion en el
misterio de la Iglesia. Esto es patente en la tradicidon carmelitana, que, dicho de un modo
mas explicito y mas radical, lo que busca es la union con Dios a través de un camino de
oracion, en un recorrido que exteriormente puede parecer demasiado individualista. Pero
al mismo tiempo, en ¢l se encuentra del modo mas claro y mas patentemente explicada la
articulacion entre la vida contemplativa y el misterio de la Iglesia. Sin embargo, esta
articulaciéon no se puede entender de un modo superficial, con criterios de visibilidad y
eficacia inmediata, sino captada en toda su profundidad mistica: es extremadamente
sencilla pero profunda: se lleva a cabo por el Amor, porque entre Dios y el alma solo se
trata de Amor. Y en la eclesiologia implicita en la doctrina de los grandes representantes
del Carmelo (Teresa de Jesus, Juan de la Cruz, Teresa de Lisieux) lo que constituye la
esencia del misterio de la Iglesia, es también el Amor. El amor que une a Dios y al alma,
y el Amor que constituye la realidad profunda de la Iglesia son idénticos, porque este
amor es el don del Espiritu Santo.

Santa Teresa de Jesus morira diciendo: «Soy hija de la Iglesia». Si funda sus carmelos,
enclaustra a sus monjas y las conduce por la via mistica, lo hara en respuesta a las
necesidades de la Iglesia de su tiempo: la santa estaba conmocionada por los estragos de
la reforma protestante y por los relatos de los conquistadores de aquellos inmensos
pueblos de paganos que habia que ganar para Cristo. «El mundo esta ardiendo y no se
trata de ocuparnos de cosas de poca importancia.

San Juan de la Cruz afirma muy claramente que el amor gratuito y desinteresado de
Dios vivido en la oracion es lo que mas aprovecha a la Iglesia y del que tiene mayor
necesidad: «Un acto de puro amor beneficia mas a la Iglesia que todas las obras del
mundoy.

Santa Teresa de Lisieux describe de la manera mas hermosa y mas completa ese lazo
entre el amor personal por Dios vivido en la oracion y el misterio de la Iglesia. Entra en el
carmelo para «rezar por los sacerdotes y por los grandes pecadores» y el momento

52



fundamental de su vida sera aquel en que descubrira su vocacion: ella, que desea tener
todas las vocaciones porque quiere amar a Jests con locura y servir a la Iglesia de todos
los modos posibles, y cuyos deseos desproporcionados son un martirio, s6lo encontrara
la paz cuando la Escritura le haga comprender que el mayor servicio que puede prestar a
la Iglesia y el que contiene a todos los demas, es el de mantener en ella el fuego del amor:

«... sin este amor, los misioneros dejaran de anunciar el Evangelio, los martires
de entregar su vida... Por fin he descubierto mi vocacion: en el corazon de la
Iglesia, mi madre, jyo seré el amor!»

Esto se comprueba sobre todo en la oracion:

«Yo siento que cuanto mdas abrase mi corazon el fuego del amor, mas diré:
Atraeme, cuanto mas se acerquen las almas a mi (pobre resto de hierro inutil si me
alejara del brasero divino), mas rapidamente acudiran al olor de los perfumes de su
Amado, porque un alma abrasada de Amor no puede permanecer inactiva. Como
Maria Magdalena, se postra a los pies de Jesus y escucha su palabra dulce e
inflamada. Aunque parece no dar nada, da mucho mas que Marta, que se preocupa
por muchas cosas y desea que su hermana la imite... Todos los santos lo han
comprendido asi y quiza especialmente los que llenaron el universo con la luz de la
doctrina evangélica. ;Acaso no fue de la oracion de donde los santos Pablo,
Agustin, Juan de la Cruz, Tomas de Aquino, Francisco, Domingo y tantos otros
ilustres Amigos de Dios obtuvieron esta ciencia divina que fascind a los grandes
genios? Un sabio ha dicho: “Dadme una palanca y moveré el mundo”. Lo que
Arquimedes no logrd, porque su peticion no iba dirigida a Dios y s6lo estaba hecha
desde un punto de vista material, los santos lo consiguieron en toda su plenitud. El
Todopoderoso les dio como punto de apoyo: a EL MISMO y SOLO A EL; por
palanca, la oracion, que abrasa con su fuego de amor; y asi es como han movido el
mundo; asi es como lo mueven los santos todavia militantes; y los futuros santos lo
moveran también hasta el fin del mundo.»

La vida de Teresa presenta este bello misterio: Teresa nunca quiso vivir mas que una
cosa, un trato de corazon a corazon con Jesus; pero cuanto mas entra en ese corazon,
cuanto mas se centra en el amor de Jesus, cuanto mas se agranda y dilata su corazon al
mismo tiempo en el amor a la Iglesia, su corazon se hace grande como la Iglesia, por
encima de los limites del espacio y del tiempoll. Por otra parte, es el inico modo de
comprender realmente a la Iglesia. Quien no vive en su plegaria una oracion esponsal con
Dios, nunca comprendera realmente a la Iglesia, no captard su profunda identidad.
Porque ella es la Esposa de Cristo.

En la oracion, Dios se comunica con el alma y le transmite su deseo de que todos los
hombres se salven. Nuestro corazén se identifica con el Corazén de Jests, comparte su
amor por su Esposa que es la Iglesia y su sed de dar su vida por ella y por toda la

53



humanidad. «Tened en vosotros los mismos sentimientos de Cristo», nos dice San
Pablo. Sin la oracion, esta identificacion con Cristo es imposible.

El hecho de haber puesto en evidencia el profundo lazo de corazon a corazon con
Jests en la oracion, y la insercion en el corazon de la Iglesia ha sido la caracteristica
propia del Carmelo. Indudablemente, podemos ver en ello una gracia mariana: ;jno es el
Carmelo la primera orden mariana de Occidente? ;Quién, que no sea Maria, la Esposa
por excelencia y figura de la Iglesia, podria introducirnos en estas profundidades?

54



IV. LAS CONDICIONES MATERIALES DE LA
ORACION

A continuacion haremos algunas observaciones a proposito de las condiciones externas
de la oracion: duracion, momentos, posturas, lugares adecuados.

Por supuesto, no se les debe atribuir una importancia excesiva, pues en ese caso
hariamos una técnica de la vida de oracion, o nos concentrariamos en lo que no es
esencial, lo que seria un error. En principio, se puede hacer oracion con la santa libertad
de los hijos de Dios: no importa cuando, no importa dénde y con una gran variedad de
actitudes fisicas. Sin embargo, no somos espiritus puros, somos seres de carne y hueso,
condicionados por el cuerpo, el espacio y el tiempo. Y cuando en ocasiones el espiritu es
incapaz de rezar, afortunadamente el «hermano asno» puede venir en su ayuda y, de
algin modo, puede suplir con una sefal de la cruz, con una actitud de prosternacion, con
los movimientos de la mano sobre las cuentas del rosario...

55



TIEMPO
El momento para hacer la oracion

Cualquier momento es bueno para hacer oracion pero, dentro de nuestras
posibilidades, tratemos de dedicarle los momentos més favorables: aquellos en los que el
alma esta relativamente fresca, no agobiada todavia por preocupaciones inmediatas, en
condiciones de no vernos interrumpidos cada tres minutos, etc. Una vez dicho esto, no
siempre disponemos de tiempo para elegir el momento ideal. La mayoria de las veces nos
vemos obligados a aprovechar los escasos momentos propicios que nos conceden
nuestros compromisos.

Si es posible, hay que saber aprovechar la gracia propia de determinadas
circunstancias. Ciertamente, el tiempo que sigue a la FEucaristia es un momento
privilegiado para la oracion.

Este punto nos parece importante: es preciso luchar para que la oracion sea un habito,
que no sea una excepcion, ese momento que se saca con gran esfuerzo de entre otras
actividades, sino que forme parte del ritmo normal de nuestra vida y que su lugar en ese
ritmo no se discuta jamés. La fidelidad (tan esencial, como hemos visto) se vera
extraordinariamente beneficiada. La vida humana se compone de ritmos: ritmo del
corazdn, de la respiracion, del dia y de la noche, de las comidas, de la semana, etc. La
oracion debe formar parte de esos ritmos para convertirse en una costumbre, tan vital
como todas las que constituyen nuestra existencia. La costumbre —en oposicién a la
rutina— no debe entenderse como algo negativo, al contrario, es la facilidad de hacer
naturalmente una cosa que al principio exigia lucha y esfuerzo. El lugar que Dios ocupa
en nuestro corazon es el que ocupa en el ritmo de nuestra vida, de nuestras costumbres.
La oracidn ha de llegar a ser la respiracion de nuestra alma.

Anadiremos que el ritmo fundamental de la vida es el del dia. Siempre que sea posible,
nuestra oracion debe ser cotidiana.

Tiempo dedicado a la oracion

Algunas observaciones sobre el tiempo dedicado a la oracion. Debe tener una duracion
adecuada. Dedicar cinco minutos a la oracidn no es dar nuestro tiempo a Dios: se
conceden cinco minutos a cualquiera del que deseamos desembarazarnos. Un cuarto de
hora es el minimo estricto. Y quien tenga la posibilidad, no debe dudar de hacer una hora
diaria, como veremos mas adelante.

Sin embargo, es preciso evitar ser demasiado ambicioso al fijar la duracion de la
oracion, so pena de hacer méas de lo que nos permiten nuestras fuerzas y dar lugar a
descorazonarnos. Mas vale un tiempo relativamente breve (veinte minutos o media hora)
empleado fielmente cada dia, que dos horas de vez en cuando irregularmente.

56



Es importante fijar un tiempo minimo para la oracion y no abreviarlo (salvo en casos
excepcionales). Seria un error fijarlo segin el placer que encontremos en ella. Cuando
empieza a ser un poco aburrida, la dejamos. En algunas ocasiones, si surge el cansancio
0 una excesiva tension nerviosa, puede ser conveniente detenernos. Por regla general, si
queremos que la oracion dé sus frutos, hay que atenerse fielmente a un tiempo minimo y
no ceder a la tentacion de recortarlo. Ademas de que la experiencia nos demuestra que,
frecuentemente, el Sefior nos visita y nos bendice en los cinco ultimos minutos, mientras
que durante el resto del tiempo hemos estado «sin sacar nada», como le sucedia a San
Pedro en la pesca.

57



LUGAR

Dios estd presente en todas partes y se puede rezar en cualquier lugar: en una
habitacion, en un oratorio, delante del Santisimo Sacramento, en el tren y hasta en la cola
del supermercado.

En la medida de lo posible, conviene buscar un lugar que favorezca el silencio y el
recogimiento, la atencion a la presencia de Dios. El lugar preferible es una capilla con el
Santisimo Sacramento, sobre todo si esta expuesto, para aprovechar la gracia de la
Presencia de Dios.

Si hacemos la oracion en casa, tratemos de encontrar un rincon adecuado y tranquilo,
con alguna imagen de la Virgen o el Crucifijo, y todo lo que pueda ayudarnos.
Necesitamos los signos sensibles; por ese motivo el Verbo se hizo carne, y hariamos mal
en desdenar esas cosas, en no rodearnos de unos objetos que ayuden a nuestra devocion.
Cuando se hace dificil, una mirada a esta imagen nos permite situarnos de nuevo en la
presencia de Dios.

Asi como hay un tiempo para la oracion, debe haber un espacio dedicado a ella en
cada casa. Hoy, muchas familias sienten la necesidad de tener una habitacion o un rincon
que sea una especie de oratorio. Y es bueno tenerlo.

58



LA POSTURA

(Cuadl es la postura aconsejable para hacer oracion?

No es importante en si. Como ya hemos dicho, la oracidén no tiene nada que ver con el
yoga. Depende de cada uno, de su estado de salud, de su cansancio, de lo que le
convenga personalmente. Podemos hacer oracion sentados, de rodillas, postrados, en pie
o acostados.

Sin embargo, aparte de este principio de libertad, las dos sugerencias siguientes nos
pueden ayudar.

Por una parte, es preciso que la actitud adoptada para la oracidon nos permita cierta
estabilidad, cierta inmovilidad. Que favorezca el recogimiento, permita respirar
tranquilamente, etc. El hecho de estar mal instalados nos obliga a cambiar de postura
cada tres minutos y, evidentemente, eso no favorece la disposicion de plena presencia de
Dios, esencial en la oracion.

Y a la inversa, tampoco conviene que la posicion corporal sea demasiado relajada. En
efecto, sien la base de la oracion figura el ejercicio de atencion a la presencia de Dios, la
posicion del cuerpo debe permitir y favorecer esa atencion, que no debe ser una tension,
sino la orientacion del corazon hacia Dios. A veces, cuando aparece la tentacion de la
pereza o de la relajacion, una mejor posicion corporal, es decir, mas representativa de
una busqueda y de un deseo de Dios —de rodillas en un reclinatorio y con las manos
abiertas, por ejemplo—, nos permite encontrar mas facilmente la atencion hacia El:
también ahi podemos utilizar suavemente al «hermano asno» poniéndolo al servicio del
alma.

59



V. ALGUNOS METODOS DE ORACION

INTRODUCCION

A la luz de todo lo anterior, diremos ahora unas breves palabras sobre los métodos
empleados principalmente para hacer oracion.

En muchas ocasiones no sera necesario método alguno. Pero puede ser util apoyarse
en un procedimiento u otro de los que vamos a exponer.

Hagamos algunos comentarios preliminares. ;En qué basarnos para elegir una forma
de oracion en lugar de otra? Creo que es un terreno en el que somos absolutamente
libres. Cada uno debe optar sencillamente por el método que le convenga, con el que se
sienta comodo y le permita crecer en amor a Dios. Solamente debemos estar pendientes
de permanecer siempre, cualquiera que sea el método empleado, en el «clima espiritual»
que hemos tratado de describir en estas paginas; y el Espiritu Santo nos guiara y hara el
resto. También hay que ser perseverantes: independientemente del método empleado,
habra siempre momentos de aridez, y no debemos abandonar una forma de oracion al
cabo de unos dias porque no nos da inmediatamente los frutos deseados. Sin embargo,
también hemos de sentirnos libres y desprendidos, y cuando el Espiritu nos impulse a
dejar un modo de oracion que ha sido el nuestro —y que ha sido bueno y fecundo en un
periodo de nuestra vida—, porque ha llegado el momento de pasar a otra cosa, no
tenemos que continuar apegados a nuestras costumbres.

Afladamos, por Ultimo, que se pueden combinar varios métodos: en nuestra oracion
puede haber una parte de meditacion y unos momentos consagrados a la «oracion de
Jestis», por ejemplo. Sin embargo, hemos de evitar el «mariposeo»: no es conveniente
cambiar cada cinco minutos de actividad: la oracion debe tender a cierta inmovilidad, a
cierta estabilidad que le permita llegar a ser un auténtico intercambio de amor. Los
movimientos del amor son actitudes estables porque comprometen a todo el ser en la
acogida de Dios y en el don de uno mismo.

60



LA MEDITACION

Como ya hemos tenido ocasion de decir, a partir del siglo XVI la meditacion figura en
la base de todos los métodos de oracion presentados en Occidentel2. Es una practica
muy antigua, evidentemente, pues tiene sus raices en la costumbre —constante en la
Iglesia e incluso en la tradicion judia que la precede— de la lectura espiritual e
interiorizada de la Sagrada Escritura, que conduce a la oracion, y que tiene uno de sus
ejemplos mas caracteristicos en la «lectio divina» de los monasterios.

La meditacion consiste, después de un tiempo de preparacidon mas o menos largo y
mas o menos estructurado (ponernos en la presencia de Dios, nvocar al Espiritu Santo,
etc.), en tomar un texto de la Escritura o un pasaje de autor espiritual y leerlo lentamente;
a continuacion, hacer algunas «consideraciones» sobre ¢l (intentar comprender lo que
Dios nos dice a través de esas palabras, ver como aplicarlas a nuestra vida, etc.),
consideraciones que deben iluminar nuestra inteligencia y alimentar nuestro amor de
modo que de ellas broten afectos, propositos, etc.

Esta lectura no tiene por objeto aumentar nuestros conocimientos intelectuales, sino
fortalecer nuestro amor a Dios; por tanto, debe hacerse lentamente, sin avidez. Nos
detenemos en un punto en particular, lo «rumiamos» mientras nos proporcione algin
alimento para el alma, lo transforme en oracion, en dialogo con Dios, en accion de
gracias o de adoracion. Luego, cuando hemos agotado ese punto determinado que es
objeto de la meditacion, pasamos al siguiente o continuamos leyendo el texto... Suele ser
aconsejable acabar con un repaso a todo lo meditado dando gracias a Dios, pidiéndole
ayuda para ponerlo en practica, etc. Los libros que proporcionan temas y métodos de
meditacion son numerosos: para tener una idea de lo que se podria aconsejar en este
terreno, conviene leer la hermosa carta del P. Libermann (fundador de los Spiritains) a su
sobrino —citada en el apéndice— y también los consejos de San Francisco de Sales en
su Introduccion a la Vida Devota.

La ventaja de la meditacion es que nos da un método accesible para empezar, no
demasiado dificil de poner en practica. Nos evita el riesgo de pereza espiritual, pues llama
a la actividad personal, a la reflexion, a la voluntad, etc.

La meditacién también tiene sus riesgos, pues puede llegar a ser mas un ejercicio de la
inteligencia que del corazon; y llegar, en ocasiones, a estar mas atentos a la que hacemos
sobre Dios que jal mismo Dios! O también a empefiarnos sutilmente en el trabajo propio
del espiritu por el placer que encontramos en €l.

La meditacion presenta ademads el inconveniente de que, a veces muy pronto y a veces
al cabo de cierto tiempo, jllega a ser sencillamente imposible! El alma ya no consigue
meditar, ni leer, ni hacer consideraciones, como las que hemos descrito. Generalmente,
esto es una buena senall3. En efecto, esta aridez indica con frecuencia que el Sefior
desea hacer entrar al alma en una forma de oracidn mas pobre, aunque mas pasiva y mas
profunda. Como ya hemos explicado, es un paso indispensable, pues la meditacion nos
une a Dios a través de conceptos, de imagenes, de sensaciones, pero Dios estd por
encima de todo ello, y en un momento dado, es preciso abandonarlos para encontrar a

61



Dios en ¢l mismo, mas pobremente pero mas esencialmente. La ensefianza fundamental
de san Juan de la Cruz sobre la meditacion no consiste tanto en dar consejos para
meditar bien, como en incitar al alma a saber abandonarla sin inquietud cuando llega el
momento, y a considerar la incapacidad para meditar como una ganancia y no como una
pérdida.

Para terminar, digamos que la meditacion es buena, siempre que nos libre del apego al
mundo, del pecado, de la tibieza, y que nos acerque a Dios. Hay que saber dejarla
llegado el momento; momento que no nos corresponde decidir, por supuesto, pues es
competencia de la Sabiduria divina. Afiadiremos también que, incluso si no se practica la
meditacion como forma habitual de oracion, a veces puede ser conveniente volver a ella,
a la lectura y a las consideraciones, a una busqueda mas activa de Dios, si nos resulta util
para salir de cierta pereza o del relajamiento que puede sobrevenirnos. Por ltimo, si no
es —o ya no es— la base de nuestra oracion, la meditacion, en forma de lectio divina,
debe ocupar un espacio en nuestra vida espiritual; es indispensable leer frecuentemente la
Sagrada Escritura o libros espirituales para alimentar nuestra inteligencia y nuestro
corazén con cosas de Dios, sabiendo interrumpirla de vez en cuando para «rezar» los
puntos que nos afectan particularmente.

(Qué pensar de la meditacion como medio de oracion hoy dia? Por supuesto, no hay
razones para excluirla o desaconsejarla, siempre que sepamos evitar los escollos que
hemos sefialado y saquemos provecho de ella para adelantar. Sin embargo, es cierto que,
a causa de la sensibilidad y del tipo de experiencia espiritual de hoy, muchas personas no
se encuentran comodas meditando y prefieren un modo de orar menos sistematico, pero
mas sencillo e inmediato.

62



LA ORACION DEL CORAZON

En la tradicion cristiana oriental, especialmente en Rusia, la via para entrar en la vida
de oracion es la «Oracion de Jests» u Oracion del Corazén. A lo largo de estos ultimos
afios, esta piadosa tradicion se ha extendido por Occidente, conduciendo a muchas almas
a la oracion interior.

Consiste en la repeticion de una breve formula del tipo: «;Sefior Jesus, Hijo del Dios
vivo, ten piedad de mi pecador!»; la formula empleada debe incluir el nombre de Jesus,
el nombre humano del Verbo. Esta forma de rezar estd ligada a toda una hermosa
espiritualidad del Nombre que encuentra sus raices en la Biblia; es, pues, una tradicion
muy antigua. Testigo de ello es, entre otros, San Macario de Egipto, en el siglo IV:

«Las cosas mas ordinarias le servian de signo para elevarse a las sobrenaturales.
Recordaba a San Pacomio una costumbre de las mujeres orientales: “Cuando yo
era nifo, las veia masticar betel para volver dulce su saliva y eliminar el mal olor de
la boca. Asi debe ser para nosotros el Nombre de Nuestro Sefior Jesucristo: si
masticamos ese nombre bendito pronunciandolo constantemente, El aporta a
nuestras almas completa dulzura y nos revela las cosas celestiales; El, que es el
alimento de la alegria, la fuente de la salud, la suavidad de las aguas vivas, la
dulzura de todas las dulzuras; y aleja del alma cualquier mal pensamiento ese
nombre del que esta en los Cielos, Nuestro Sefior Jesucristo, Rey de reyes, Sefor
de todos los seiores, celestial recompensa de los que le buscan de todo corazon™.»

La ventaja de esta clase de oracion es que es pobre, sencilla, basada en una actitud de
gran humildad. Y Oriente es testigo de que puede conducir a una intensa vida mistica de
union con Dios.

Puede ser empleada en cualquier lugar y momento, incluso en medio de las
ocupaciones y conducir asi a la oracion continua. Generalmente, se va simplificando con
el tiempo y termina por no ser mas que una invocacion del Nombre: «Jests», o algo muy
breve: «jJesus, te amo!», «jJesus, piedad!», etc., segin lo que el Espiritu sugiera
personalmente a cada uno.

Y sobre todo —pero esto es un don gratuito de Dios y en ningin caso puede
«forzarsen— desciende «de la inteligencia al corazon»; al mismo tiempo que se
simplifica, se interioriza, de modo que llega a ser casi automatica y permanente, como
una especie de inhabitacion constante del Nombre de Jests en el corazon. El corazén
reza sin cesar llevando ese Nombre con amor. Y en cierto modo, se acaba viviendo
permanentemente dentro de €l en compafiia del Nombre de Jestis, Nombre del que
proceden el amor y la paz. «Es tu nombre un perfume que se difundey» (Cant 1, 3).

Evidentemente, esta «oracion de Jestus» es una forma excelente de oracion aunque no
todos son capaces de hacerla, al menos en la forma que hemos descrito. Eso no impide,
ciertamente, que sea muy recomendable orar llevando el nombre de Jests en lo mas
profundo del corazén y de la memoria, pronuncidndolo frecuentemente, pues por ese

63



medio nos unimos con Dios: el nombre representa, o mas bien hace presente, a la
Persona.

El peligro de la «oracion de Jesus» consiste en forzar las cosas: en la obligacion de una
repeticidon mecanica y agobiante que daria lugar a una tension nerviosa. Ha de practicarse
con moderacion, con suavidad, sin forzar, sin pretender prolongarla mas alla de lo que
Dios concede, y dejandole, si asi lo quiere, el cuidado de transformarla en algo mas
interior y mas continuado. No hay que olvidar el principio que hemos enunciado desde el
comienzo: la oracion profunda no es el fruto de la técnica, sino una gracia.

64



EL ROSARIO

Algunas personas pueden sorprenderse al vernos calificar al rosario como método de
oracion. Sin embargo, creo que, gracias a ¢l (jquizd sin saberlo!), muchas almas han
llegado a la oracion contemplativa y accedido incluso a la oracion continua.

El rosario es también una oracion sencilla, pobre, para los pobres (;quién no lo es?) y
que tiene la ventaja de servir para todo: puede ser una oracion comunitaria, familiar, una
plegaria de intercesion (;hay algo mas natural que rezar una decena por alguien?). Pero,
al menos para los que reciben esa gracia, puede ser también una plegaria del corazon que
hace entrar en oracion, de un modo andlogo a la «oracion de Jesus». ;Acaso el «Ave
Maria» no contiene ademas el nombre de Jesus?

En el rosario, Maria nos impulsa a la oracion, nos da acceso a la humanidad de Jests y
nos introduce en los misterios de su Hijo; En cierto modo, nos hace participar de su
oracion, la mas profunda que haya habido jamas.

El rosario, recitado lentamente, con recogimiento, suele tener el poder de unirnos con
Dios en la comunion del corazén. ;No nos da acceso al corazon de Jesus el corazon de
Maria? El autor de estas lineas ha experimentado frecuentemente que, cuando le resulta
dificil hacer oracion, cuando le cuesta recogerse en la presencia de Dios, le basta
comenzar a rezar el rosario (sin llegar a terminarlo la mayoria de las veces...) para
encontrarse enseguida en un estado de paz interior y de comunion con el Senor. Es
patente que hoy, tras un periodo de abandono, el rosario «vuelve con fuerza» como un
valioso medio de entrar en la gracia de la oracion amorosa y profunda. No se trata de una
moda o de un retorno a una devocion anticuada, sino de un signo de la presencia
maternal de Maria —tan fuerte en nuestros dias— que, gracias a la oracion, desea
conducir el corazon de todos sus hijos hacia el Padre.

65



COMO REACCIONAR ANTE DETERMINADAS DIFICULTADES
Aridez, desgana, tentaciones

Cualesquiera que sean los métodos empleados, la vida de oracion se enfrenta,
evidentemente, a ciertas dificultades a las que ya hemos aludido: aridez, desgana,
experiencia de nuestra miseria, sensacion de inutilidad, etc.

Estas dificultades son mevitables; lo primero que tenemos que hacer es no extrafiarnos,
no alterarnos o inquietarnos cuando se presentan. No so6lo son inevitables, sino que son
buenas: purifican nuestro amor a Dios, nos fortalecen en la fe, etc. Hemos de recibirlas
como una gracia, pues forman parte de la pedagogia de Dios con respecto a nosotros,
para santificarnos y acercarnos a El. El Sefior no permite nunca un tiempo de prueba que
no vaya dirigido a concedernos a continuacion una gracia mas abundante. Lo importante,
como ya hemos dicho, es no desalentarse y perseverar. El Sefior, que ve nuestra buena
voluntad, hara que todo redunde en beneficio nuestro. Las distintas indicaciones que
hemos ofrecido a lo largo de estas paginas nos parecen suficientes para comprender el
sentido de esas dificultades y poder afrontarlas adecuadamente.

En el caso de grandes dificultades persistentes que nos hacen perder la paz —una
incapacidad duradera y total para rezar, lo que puede ocurrir—, es deseable recurrir a un
director espiritual que nos tranquilizara y nos dara los consejos apropiados.

Las distracciones

Solamente diremos algunas palabras sobre una de las dificultades mas comunes: las
distracciones.

Son absolutamente normales y sobre todo no deben extrafiarnos ni entristecernos.
Cuando nos sorprendemos distraidos, cuando nuestra mente se marcha a vagabundear
no sabemos por donde, no hemos de desanimarnos ni aborrecernos a nosotros mismos,
sino simplemente, tranquilamente y con dulzura reconducir nuestra alma hacia Dios. Y si
nuestra hora de oracidon no consistiera mas que en esto, en divagar incesantemente e
incesantemente volver a Dios, tampoco es tan grave. Si cada vez que hemos advertido
nuestra distraccion hemos tratado de regresar junto al Sefior, esta oracion, por pobre que
sea, habré resultado sin duda muy grata a Dios... Dios es Padre, sabe de qué estamos
hechos y no nos pide éxitos sino buena voluntad. En ocasiones es mas beneficioso saber
aceptar nuestra pobreza sin descorazonarnos ni entristecernos, que hacer todo
perfectamente.

Afnadiremos también que —salvo ciertos estados excepcionales que provoca el mismo
Sefior— es absolutamente imposible controlar y fijar de un modo completo la actividad
del espiritu humano, estar totalmente recogidos y atentos sin ninguna distraccion ni
dispersion. La oracidn supone recogimiento, ciertamente, pero no es una técnica de

66



concentracion mental. Tratar de conseguir un recogimiento absoluto seria un error y
crearia mas una tension nerviosa que otra cosa.

Incluso en los estados de oracion mas pasivos de los que ya hemos hablado, se
produce cierta actividad del espiritu, surgen pensamientos, la imaginacion continia
trabajando... El corazén se mantiene en una actitud de recogimiento tranquilo, de
profunda orientacion hacia Dios, pero las ideas siguen vagabundeando mas o menos. A
veces puede resultar un poco penoso, pero no es grave y no impide la unioén del corazon
con Dios. Esos pensamientos se parecen a las moscas que van y vienen pero, en
realidad, no perturban el recogimiento del corazon.

Cuando nuestra oracion es aun muy «cerebral», cuando se basa sobre todo en la
actividad propia de nuestra mente, las distracciones son molestas —pues si estamos
distraidos no rezamos—, pero si, por la gracia de Dios, hemos entrado en una oracion
mas profunda, una oracion que ha pasado a ser mas del corazon, no lo son tanto: el
espiritu puede estar un poco distraido —y, de hecho, generalmente estard marcado por
un vaivén de pensamientos—, pero eso no impedird orar al corazon.

La verdadera respuesta al problema de las distracciones no es, pues, que el espiritu se
concentre mas, sino que el corazén ame mas intensamente.

Hemos dicho muchas cosas y muy pocas... Deseamos solamente que este libro pueda
ayudar a alguien a emprender el camino de la oracion o a encontrar &nimo para
perseverar en ella. Ha sido el unico objeto que nos ha movido a escribirlo. Que el lector
ponga en practica todo lo que hemos intentado decir, y el Espiritu Santo hara el resto.

Para quien desee profundizar en estos temas, aconsejamos leer los escritos de los
santos, especialmente los citados en paginas anteriores. Es mejor remitirse directamente a
ellos y a sus obras, pues ahi encontraremos la ensefianza mas profunda y menos
susceptible de pasar de moda. En las bibliotecas duermen demasiados tesoros admirables
que serian extraordinariamente utiles al pueblo fiel. Si conociéramos mejor a los maestros
espirituales cristianos, habria menos jovenes deseosos de buscar gurus en la India para su
sed de lo espiritual.

67



Apéndice 1

Meétodo de meditacion propuesto por el padre Libermann
(Fundador de los Padres del Espiritu Santo)

(Carta dirigida a su sobrino Francisco, de quince afios, para ensefarle a hacer oracion.)

Bendigo a Dios por los buenos propositos que te inspira y sélo puedo animarte a que
te apliques a la oracion. Este es el método que quiza puedas seguir para acostumbrarte a
ella. En primer lugar, lee la vispera algin libro de tema piadoso, el que mas se adapte a tu
gusto y a tus necesidades, por ejemplo, sobre el modo de practicar las virtudes o también
sobre la vida y ejemplos de Nuestro Sefior Jesucristo o de la Santisima Virgen. Por la
noche, duérmete con esos buenos pensamientos y, cuando te levantes por la manana,
recuerda algunas reflexiones piadosas que serdn el tema de tu oracion. Tras la plegaria
vocal, ponte en la presencia de Dios; piensa que ese Dios tan grande esta en todas partes;
que estd en el lugar donde te encuentras y, de una manera particular, en el fondo de tu
corazon. Luego, acuérdate de ti: cudn indigno eres, a causa de tus pecados, de aparecer
delante de su Majestad infinitamente santa, pidele perdon humildemente por tus faltas,
haz un acto de contricion y recita el Confiteor. Después, admite tu incapacidad para rezar
como Dios lo quiere; invoca al Espiritu Santo; suplicale que venga en tu ayuda y que te
enseiie a orar, a hacer una buena oracion y reza el Veni Sancte. Entonces comenzara tu
oracion propiamente dicha. Contiene tres puntos: la adoracion, la consideracion y los
propositos.

1.° La Adoracion

Comenzaras por rendir homenaje a Dios, a Nuestro Sefior Jesucristo o la Santisima
Virgen, segin el tema de la meditacion. También, por ejemplo, si meditas sobre una
perfeccion de Dios o sobre una virtud, rendiras homenaje a Dios que posee en un grado
infinitamente elevado esa perfeccion o a Nuestro Sefior que la practicd tan
perfectamente: por ejemplo, si haces la oracion sobre la humildad, pensards en lo
humilde que fue Nuestro Sefior, EL, que era Dios desde toda la eternidad y que se humill
hasta hacerse un nifio, hasta nacer en un pesebre, hasta obedecer a José y a Maria
durante tantos afos, hasta lavar los pies a sus apodstoles, hasta sufrir toda clase de
oprobios e ignominias por parte de los hombres. Entonces, le expresaras tu admiracion,

68



tu amor, tu gratitud, estimulards a tu corazdn para que le ame y para que desee imitarle.
Puedes también considerar esta virtud en la Santisima Virgen o en cualquier otro santo;
ver cdmo la han practicado y manifestar al Sefior tu deseo de imitarlos.

Si meditas sobre un misterio de Nuestro Sefior, por ejemplo, el de la Navidad, puedes
representarte con la imaginacion el lugar en que tuvo lugar ese misterio y las personas
que alli aparecian; podras imaginar, por ejemplo, la gruta donde naci6 el Salvador, ver al
Niio Jesus en los brazos de Maria, con san José€ a su lado; los pastores y los magos que
vienen a rendirle homenaje; y entonces te unirds a ellos para adorarle, alabarle y rezar
ante €l.

Te puedes servir también de representaciones parecidas cuando medites sobre las
grandes verdades como el infierno, el juicio, la muerte; imaginar, por ejemplo, que estas
muriendo; las personas que estarian a tu alrededor: un sacerdote, tus padres; los
sentimientos que experimentarias entonces, y de ahi surgirdn afectos hacia Dios; las
sensaciones de temor, de confianza, etc., que experimentarias. Después de detenerte en
esos afectos y en esos sentimientos durante todo el tiempo en el que encuentres gusto y
en el que te puedas ocupar eficazmente, pasards al segundo punto que es la
consideracion.

2.° Consideracion

Ahora, repasards serenamente en tu alma los principales motivos que deben
convencerte de la verdad sobre la que meditas, por ejemplo, de la necesidad de trabajar
en tu salvacion, si la estds considerando; o los motivos que te llevan a amar o practicar
tal virtud o tal otra; por ejemplo, si haces la oracion sobre la humildad, puedes pensar en
las muchas razones que te obligan a ser humilde; en primer lugar, el ejemplo de Nuestro
Sefior, el de la Santisima Virgen y el de todos los santos; ademas, porque el orgullo es el
origen y la causa de todos los pecados, mientras que la humildad es el fundamento de
todas las virtudes; por ultimo, porque no hay en ti nada de lo que puedas envanecerte.
(Qué tienes que no hayas recibido de Dios?: la vida, la conservacion en ella, la salud del
alma, los buenos pensamientos, todo viene de Dios; no tienes nada, por supuesto, de lo
que puedas glorificarte, al contrario: tienes de qué humillarte pensando en la cantidad de
veces que has ofendido a Dios, tu Salvador, tu Bienhechor.

Para hacer estas consideraciones no trates de repasar en tu memoria todos los motivos
que encuentres para convencerte de determinada verdad o para practicar esta o aquella
virtud; detente sélo en algunos de los que te impresionen mas y que seran los mas
apropiados para ayudarte a practicar esa virtud. Lleva a cabo esas consideraciones
serenamente, sin cansar tu espiritu. Cuando agotes ese tema, pasa al siguiente. Mézclalo
todo con piadosos afectos hacia Nuestro Sefior, con deseos de serle grato; de vez en
cuando dirigele cortas plegarias y exprésale tus propositos para demostrarle los buenos
deseos de tu corazon.

Después de haber considerado dichos motivos, entra en el fondo de tu conciencia y
examinate cuidadosamente para saber como te has conducido hasta este momento con

69



respecto a la verdad o a la virtud sobre la que has meditado; cudles son las faltas que has
cometido, por ejemplo, contra la humildad, si es que has meditado sobre la humildad; en
qué circunstancias cometiste esas faltas; qué medios podrias adoptar para no volver a
caer en ellas. Entonces pasaras al tercer punto que son los propositos.

3.? Propdsitos

Este es uno de los grandes frutos que debes sacar de tu oracion: el de hacer buenos
propositos. Recuerda que no sélo hay que decir: no volveré a ser orgulloso; no trataré de
alabarme; no me pondré de malhumor; seré¢ caritativo con todo el mundo, etc.

Son, sin duda, unos deseos excelentes que demuestran la buena disposicion de nuestra
alma. Pero has de ir mas lejos: pregiintate en qué circunstancias a lo largo del dia corres
el riesgo de caer en la falta que te propones evitar, y en qué circunstancias podrias hacer
un acto de esa virtud. Por ejemplo, supongo que has meditado sobre la humildad; jpues
bien!, site examinas, observaras que, cuando te preguntan en clase, sientes en tu interior
un gran amor propio, un vivo deseo de ser apreciado; entonces, haras el proposito de
recogerte unos momentos antes de que te pregunten para, en un acto interior de
humildad, decir al Sefior que renuncias de todo corazon a cualquier sentimiento de amor
propio que pueda surgir en ti; si has advertido que en esas circunstancias sueles disiparte,
haz el propodsito de huir de esa ocasion, si puedes, o el de recogerte un poco en el
momento en que supones que puede sucederte. Si has notado que sientes cierta antipatia
hacia tal o cual persona, proponte dirigirte a ella y demostrarle tu amistad. Y asi con todo
lo demas.

Sin embargo, por muchos y muy buenos propositos que hagas, todo sera inutil si Dios
no acude en tu ayuda; pidele insistentemente su gracia; hazlo después de tomar tus
decisiones —y mientras las tomas— para que te ayude a ser fiel a ellas, pero repitelas de
vez en cuando en otros momentos de tu oracidon; generalmente, no es necesario que tu
meditacion sea arida y solo un trabajo de tu mente, sino que es preciso que tu corazon se
dilate y se ensanche ante tan buen Maestro, como el corazén de un nifio ante el padre
que le ama tiernamente. Para hacer mas fervorosas y eficaces tus peticiones puedes
manifestar al Sefior que la gracia que le pides para practicar esa virtud sobre la que has
meditado, es para su gloria; para cumplir su voluntad como hacen los dngeles en el cielo;
que le pides su ayuda para ser fiel a tus buenos propositos; que se lo pides en nombre de
su amado Hijo, Jesucristo, que murid en la cruz para merecerte esas gracias; que
prometio escuchar a todos los que pidieran, siempre que pidieran en nombre de su Hijo,
etc.

Ponte también bajo la proteccion de la Santisima Virgen; ruega a esta buena Madre
que interceda por ti; es todo poder y todo bondad; no sabe lo que es negar y Dios le
concede todo lo que pide para nosotros. Ruega también a tu santo Patron y a tu Angel
Custodio. Sus plegarias no dejaran de obtenerte la gracia, la virtud, la fidelidad a tus
propositos, de las que tienes necesidad.

70



Durante el dia recordards de vez en cuando tus buenos propositos con el fin de
ponerlos por obra, o para considerar si los has observado bien, y renuévalos para el resto
de la jornada. De vez en cuando elevaras el corazon a Nuestro Sefior para confirmar los
buenos propodsitos que habrd puesto en tu corazon durante la oracion de la mafiana. Al
obrar asi, ten la seguridad de que obtendras gran provecho de este piadoso ejercicio y
que harés grandes progresos en virtud y en amor a Dios.

En cuanto a las distracciones, no te inquietes; cuando las adviertas, rechdzalas y
continua tranquilamente tu oracion o tu plegaria vocal. Es imposible no tener
distracciones; lo unico que Dios nos pide es que volvamos fielmente a El en cuanto
notemos que estamos distraidos. Poco a poco irdn disminuyendo y tu oracion llegara a
ser mas dulce y mas facil.

Estos son, querido sobrino, los consejos que pueden servirte para facilitarte la practica
tan necesaria de la oracion. Es el gran medio que han empleado todos los santos para
santificarse. Espero que, con la gracia, te aprovechard como a ellos, y que tu buena
voluntad sera recompensada con las gracias de ese buen Maestro. (Lettres du Venerable
Pere Libermann, présentées par L. Vogel, Paris, DDB, 1964.)

71



Apéndice II

La practica de la presencia de Dios, segiin las cartas del hermano Laurent de
la Résurrection (1614-1691)

La practica mas santa y mas necesaria en la vida espiritual es la presencia de Dios, que
consiste en complacerse y acostumbrarse a su divina compaiiia, hablando humildemente
y entreteniéndose amorosamente con El en todo momento, sin reglas ni medida; sobre
todo en época de tentaciones, de penas, de aridez, de disgusto e incluso de infidelidades
y pecados.

Hemos de esforzarnos continuamente en que nuestras acciones sean a modo de
pequeiias conversaciones con Dios, descomplicadas, como procedentes de la pureza y la
sencillez de corazon.

Hemos de actuar ponderadamente y con mesura, sin el impetu y la precipitacion que
indican un espiritu disperso. Trabajemos con serenidad y amor junto a Dios, rogandole
que le complazca nuestro trabajo y, gracias a esta continua presencia de Dios,
romperemos la cabeza del demonio y haremos caer las armas de sus manos.

Lo mismo durante nuestro trabajo que durante nuestras lecturas, también espirituales,
durante nuestras devociones externas y nuestras oraciones vocales, detengamonos por
unos instantes con la mayor frecuencia posible para adorar a Dios desde el fondo de
nuestro corazon y, de paso y como en secreto, pedirle ayuda, ofrecerle nuestro corazéon y
darle gracias.

(Puede haber algo mas agradable a Dios que, miles de veces al dia, abandonemos a
todas las criaturas para retirarnos y adorarle en nuestro interior?

No podemos ofrecer a Dios mayor homenaje de nuestra fidelidad que el de renunciar
y despreciar miles de veces a la criatura para gozar durante un solo instante del Creador.
Esta practica destruye poco a poco el amor propio que solo subsiste entre criaturas y del
que nos libran insensiblemente esos frecuentes regresos a Dios...

Para estar con Dios no es necesario estar siempre en la Iglesia. Podemos hacer de
nuestro corazoén un oratorio en el que nos retiremos de vez en cuando para conversar
con El. Todos somos capaces de esas conversaciones familiares con Dios: basta elevar
ligeramente el corazdn, escribe el hermano Laurent, cuando aconseja ese ejercicio a un
caballero: un pequeno recuerdo de Dios, una acto interno de adoracion, aunque sea
corriendo con la espada en la mano. Oraciones que, por cortas que sean, son sin
embargo muy agradables a Dios y que, lejos de hacer perder el valor en las ocasiones
mas peligrosas, lo fortalecen. Recuérdelo el mayor nimero de veces posible: este modo

72



de rezar es el mas adecuado y necesario para el soldado, expuesto continuamente a los
peligros de la vida y con frecuencia, de su salvacion.

Este ejercicio de la presencia de Dios es extraordinariamente Util para hacer bien la
oracion, pues impide que la mente emprenda el vuelo durante la jornada y la mantiene
exactamente junto a Dios, de modo que le resulta mas facil permanecer tranquila durante
la oracion... (Extracto del libro L’expérience de la présence de Dieu, Fr. Laurent de la
Résurrection, Le Seuil).

73



1 Para profundizar en este punto, ver el libro Des bords du Gange aux rives du Jourdain, Fayard. Advirtamos la
diferencia esencial entre la espiritualidad cristiana y las que se inspiran en las sabidurias del Asia no cristiana; el
fin del itinerario espiritual, segin estas ultimas, suele ser una absolutizacion del Yo o una especie de absorcion en
un gran Todo, una eliminacién del sufrimiento por la extincion del deseo y la disolucion de la individualidad.
Mientras que en el cristianismo, el fin ultimo de la vida de oracion es muy distinto: el de una transformacion en
Dios, que esta frente a nosotros; union de amor de persona a persona; union profunda, pero que respeta la
distincion de personas, justamente para que pueda haber en ellas don reciproco en el amor. Es importante vigilar
hoy ciertas corrientes que, bajo la denominacion de «New Age», se extienden por todas partes. Se trata de una
especie de sincretismo que mezcla astrologia, reencarnacion, sabidurias orientales, etc. Es una forma moderna de
gnosis que niega completamente el misterio de la Encarnacion y representa, a fin de cuentas, un intento ilusorio
de auto-realizacion sin la gracia, exactamente lo contrario de lo que exponemos en este libro. Al mismo tiempo es
muy egoista, pues nunca considera al otro segiin su propio valor, sino inicamente como instrumento de la propia
realizacion. Es un mundo sin verdadera relacion con el otro, sin alteridad y, en resumen, sin amor.

2 Sobre este tema, recomendamos nuestro libro: Recherche la paix et poursuis-la. Petit traité sur la paix du
coeur, Editions du Lion de Juda.

3 Volveremos sobre ello mas adelante al hablar de la evolucion de la vida de oracion.

4 Ver lo que decimos mas adelante sobre el tema de las distracciones.

5 Sabemos lo mucho que insistia santa Teresa de Jesus en esta verdad, al contrario de los que ensefiaban que
para llegar a la unién con Dios, a la pura contemplacion, es preciso abandonar, en determinado momento, toda
referencia sensible, incluso a la humanidad del Sefior. Cf. Libro de la Vida, cap. 22, y Sextas Moradas VII.

6 Mas adelante hablaremos de nuevo de esta forma de oracion.

7 Ver especialmente, Llama de Amor Viva, estrofa e, vers. 3.

8 Idem.

9 Obra principal que en Oriente, especialmente en Rusia, agrupa los textos de los Padres y otros autores
espirituales relacionados con la Oracion de Jests.

10 La santa desarrolla extensamente esta imagen del agua en su Libro de la Vida, cap. XI y siguientes.

11 Ver los capitulos dedicados a santa Teresa de Lisieux en el hermoso libro del P. Léthel Connaitre I’amour du
Christ qui surpasse toute connaissance, Editions du Carmel.

12 Es importante tenerlo en cuenta cuando se lee a autores espirituales clasicos, como santa Teresa de Jesus o
san Juan de la Cruz; en caso contrario, corremos el riesgo de no entender algunas de sus ensefianzas, que
presuponen que hemos empezado por la meditacion, y que no pueden trasladarse tal cual al caso de la persona
que entra en la vida de oracion por otro camino, como suele ocurrir actualmente.

13 San Juan de la Cruz nos da unos criterios que permiten discernir si la incapacidad para meditar es una
demostracion de que Dios quiere introducir al alma en una oracion contemplativa mas profunda. En efecto, esta
aridez podria ser fruto de otras causas: una de ellas, la tibieza en que podria haber caido el alma (pierde el gusto
por las cosas de Dios y muestra mas interés por las cosas exteriores); o bien, un motivo psicologico (una especie
de cansancio del espiritu que le hace incapaz de interesarse por nada). Es necesario que esta incapacidad para
meditar vaya acompaiiada de dos cosas: por una parte, que haya cierta tendencia al silencio y a la soledad, un
deseo de mantenerse sosegadamente delante de Dios, y por otra, que no sienta el deseo de aplicar la imaginacion a
algo que no sea Dios (cf. Subida al Monte Carmelo, cap. 13).

74



EDICION DIGITAL EN CASTELLANO

ESTE LIBRO DIGITAL, PUBLICADO POR
EDICIONES RIALP, S. A., ALCALA, 290, 28027 MADRID, Y
PREPARADO POR DIGITT.ES
SE TERMINO
EL DIA 19 DE MARZO DE 2012
FESTIVIDAD
DE SAN JOSE

75






WWW.RIALP.COM

77


http://www.rialp.com/

	INTRODUCCIÓN
	I. LA ORACIÓN NO ES UNA TÉCNICA, SINO UNA GRACIA
	LA ORACIÓN NO ES UN «YOGA» CRISTIANO
	ALGUNAS CONSECUENCIAS INMEDIATAS
	LA FE Y LA CONFIANZA, BASES DE LA ORACIÓN
	Fe en la presencia de Dios
	Fe en que todos estamos llamados a reunirnos con Dios en la oración y en que Dios nos concede la gracia necesaria para ello
	Fe en la fecundidad de la vida de oración

	FIDELIDAD Y PERSEVERANCIA
	PUREZA DE INTENCIÓN
	HUMILDAD Y POBREZA DE CORAZÓN
	LA DETERMINACIÓN DE PERSEVERAR
	Sin vida de oración, no hay santidad
	El problema de la falta de tiempo
	El tiempo que se dedica a Dios no es un tiempo que se roba a los demás
	¿Es suficiente orar trabajando?
	La trampa de la falsa sinceridad
	La trampa de la falsa humildad

	ENTREGARSE ENTERAMENTE A DIOS

	II. CÓMO EMPLEAR EL TIEMPO DE LA ORACIÓN
	INTRODUCCIÓN
	CUANDO NO SE PLANTEA LA CUESTIÓN
	PRIMACÍA DE LA ACCIÓN DIVINA
	PRIMACÍA DEL AMOR
	Buscar la sencillez

	DIOS SE NOS DA A TRAVÉS DE LA HUMANIDAD DE JESUCRISTO
	DIOS HABITA EN NUESTRO CORAZÓN

	III. EVOLUCIÓN DE LA VIDA DE ORACIÓN
	DE LA INTELIGENCIA AL CORAZÓN
	¿Por qué es riqueza esta pobreza?

	EL CORAZÓN HERIDO
	Hacer oración: mantener abierta la herida

	NUESTRO CORAZÓN Y EL CORAZÓN DE LA IGLESIA

	IV. LAS CONDICIONES MATERIALES DE LA ORACIÓN
	TIEMPO
	El momento para hacer la oración
	Tiempo dedicado a la oración

	LUGAR
	LA POSTURA

	V. ALGUNOS MÉTODOS DE ORACIÓN
	INTRODUCCIÓN
	LA MEDITACIÓN
	LA ORACIÓN DEL CORAZÓN
	EL ROSARIO
	CÓMO REACCIONAR ANTE DETERMINADAS DIFICULTADES
	Aridez, desgana, tentaciones
	Las distracciones


	Apéndice I
	1.º La Adoración
	2.º Consideración
	3.º Propósitos

	Apéndice II

