Miercoles de Cenizas (A)

PRIMERA LECTURA
Desgarren su corazon y no sus vestiduras
Lectura de la profecia de Joel 2, 12-18

Ahora dice el Sefior: Vuelvan a mi de todo corazén, con ayuno, llantos y lamentos.
Desgarren su corazén y no sus vestiduras, y vuelvan al Sefior, su Dios, porque El es
bondadoso y compasivo, lento para la ira y rico en amor, y se arrepiente de sus
amenazas.

iQuién sabe si El no se volvera atrds y se arrepentira, y dejara detras de si una
bendicion: la ofrenda y la libacion para el Sefior, su Dios!

iToquen la trompeta en Sion, prescriban un ayuno, convoquen a una reunion solemne,
retnan al pueblo, convoquen a la asamblea, congreguen a los ancianos, retinan a los
pequetios y a los nifios de pecho!

iQue el recién casado salga de su alcoba y la recién casada de su lecho nupcial!

Entre el vestibulo y el altar lloren los sacerdotes, los ministros del Sefior, y digan: «
iPerdona, Sefior, a tu pueblo, no entregues tu herencia al oprobio, y que las naciones no
se burlen de ella! ;Por qué se ha de decir entre los pueblos: Dénde esta su Dios? »

El Sefor se llen6 de celos por su tierra y se compadecid de su pueblo.

Palabra de Dios.

Salmo Responsorial 50, 3-6a. 12-14. 17
R. jTen piedad, Serior; porque hemos pecado!

i Ten piedad de mi, Sefior, por tu bondad,
por tu gran compasion, borra mis faltas!
jLavame totalmente de mi culpa

y purificame de mi pecado! R.

Porque yo reconozco mis faltas

y mi pecado estd siempre ante mi.
Contra ti, contra ti solo pequé

e hice lo que es malo a tus ojos. R.

Crea en mi, Dios mio, un corazén puro,
y renueva la firmeza de mi espiritu.
No me arrojes lejos de tu presencia
ni retires de mi tu santo espiritu. R.



Devuélveme la alegria de tu salvacion,
que tu espiritu generoso me sostenga.
Abre mis labios, Sefior,

y mi boca proclamara tu alabanza. R.

SEGUNDA LECTURA
Déjense reconciliar con Dios. Este es el tiempo favorable

Lectura de la segunda carta del Apéstol san Pablo a los cristianos de Corinto 5,
20-6, 2

Hermanos:

Nosotros somos embajadores de Cristo, y es Dios el que exhorta a los hombres por
intermedio nuestro. Por eso, les suplicamos en nombre de Cristo: déjense reconciliar
con Dios. A Aquél que no conocié el pecado, Dios lo identificd con el pecado en favor
nuestro, a fin de que nosotros seamos justificados por El.

Y porque somos sus colaboradores, los exhortamos a no recibir en vano la gracia de
Dios. Porque El nos dice en la Escritura: "En el momento favorable te escuché, y en el
dia de la salvacion te socorri”. Este es el tiempo favorable, éste es el dia de la salvacion.

Palabra de Dios.

VERSICULO ANTES DEL EVANGELIO Cf. Sal 94, 8a. 7d

No endurezcan su corazon,
sino escuchen la voz del Sefior.

EVANGELIO

Tu Padre, que ve en lo secreto, te recompensarda
Evangelio de nuestro Sefior Jesucristo segun san Mateo 6, 1-6. 16-18
Jesus dijo a sus discipulos:

Tengan cuidado de no practicar su justicia delante de los hombres para ser vistos por
ellos: de lo contrario, no recibiran ninguna recompensa del Padre de ustedes que esta en
el cielo. Por lo tanto, cuando des limosna, no lo vayas pregonando delante de ti, como
hacen los hipocritas en las sinagogas y en las calles, para ser honrados por los hombres.
Les aseguro que ellos ya tienen su recompensa.

Cuando ta des limosna, que tu mano izquierda ignore lo que hace la derecha, para que
tu limosna quede en secreto; y tu Padre, que ve en lo secreto, te recompensara.



Cuando ustedes oren, no hagan como los hipdcritas: a ellos les gusta orar de pie en las
sinagogas y en las esquinas de las calles, para ser vistos por los hombres. Les aseguro
que ellos ya tienen su recompensa.

T, en cambio, cuando ores, retirate a tu habitacion, cierra la puerta y ora a tu Padre que
estd en lo secreto; y tu Padre, que ve en lo secreto, te recompensara.

Cuando ustedes ayunen, no pongan cara triste, como hacen los hipdcritas, que
desfiguran su rostro para que los hombres noten que ayunan. Les aseguro que con eso,
ya han recibido su recompensa.

T1, en cambio, cuando ayunes, perfuma tu cabeza y lava tu rostro, para que tu ayuno no
sea conocido por los hombres, sino por tu Padre que esta en lo secreto; y tu Padre, que
ve en lo secreto, te recompensara.

Palabra del Senor

Profesores de Salamanca

Doctrina general sobre la rectitud de intencion, 6:1.

'"Estad atentos a no hacer vuestra justicia delante de el hombre para que os vean;
de otra manera no tendréis recompensa ante vuestro Padre, que esta en los cielos.

El primer versiculo de este capitulo es el leit-motiv del mismo. La ensefianza que hace
en ¢l es un alerta muy acusado — “aplicar el 4&nimo,” “estar atentos” — para evitar
hacer la “justicia” con ostentosidad. Este término corresponde al hebreo tseda-yah,
justicia, pero que en la época de Cristo, y ya de antes (Eco_3:32; Eco _7:10; Tob_12:3),
vino a significar corrientemente limosna. Pero no es aqui éste su sentido, pues es tema
general que afecta a diversos temas, y entre los cuales se dedica uno especificamente a
la limosna (v.2-4) con su término propio (elenpocvvn). Aqui vuestra “justicia’ significa
la conducta moral general de los discipulos de Cristo. “Si vuestra justicia no supera a la
de los escribas y fariseos no entraréis en el reino de los cielos” (Mat_5:20).

Esta, en oposicion al fariseismo, no ha de practicar las buenas obras para ser vistos de
los hombres. La virtud se practica por amor a Dios. S6lo asi se tendrd “premio,”
“recompensa” (Lo00c), premio en justicia l. Pues “el que quiere hacer ostentacion de su
virtud, no trabaja por la virtud, sino por la fama.” 2 Por eso los que asi obran
“recibieron” ya su recompensa. El Talmud ridiculizaba esto al hablar de los fariseos “de
espaldas,” que eran aquellos que sienten sobre si el peso de sus buenas acciones 3.

En otro pasaje (Mat_5:16) dice que las obras han de hacerse para que los hombres “vean
vuestras buenas obras” (y asi) glorifiquen “a vuestro Padre.” Aqui se trata del apostol,
cuya obra no es la pereza, sino el lucir para que la obra del reino sea conocida, pero en
el v. 1 se trata del espiritu con que han de ser practicadas las virtudes.



El auditorio al que se dirigen las ensefanzas que va a hacer debe de rebasar el simple
circulo de los apostoles y discipulos para dirigirse a las “muchedumbres” (Mat_7:28), al
menos en algunos casos.

Modo cristiano de practicar la limosna,Mat_6:2-4.

,Cuando hagas, pues, limosna, no vayas tocando la trompeta delante de ti, como
hacen los hipdcritas en sus sinagogas y en las calles, para ser alabados de los
hombres; en verdad os digo que ya recibieron su recompensa.3 Cuando des
limosna, no sepa tu izquierda lo que hace la derecha, 4 para que tu limosna sea
oculta, y el Padre, que ve en lo oculto, te premiara.

La limosna es una practica religiosa especialmente recomendada en el A.T. (Pro_2:27;
Pro 19:17; Pro 21:13; Pro 28:27; Tob 4:7, etc.), y hasta tal punto se la considera
caracteristica del hombre “justo,” que se llega a llamar a la limosna “justicia”
(Eco_3:32; Eco_7:10; Tob 12:3, etc.). En la literatura talmudica la limosna ocupa un
lugar preferente 4 (cf. Deu 15:11).

Pero no basta dar materialmente limosna para que sea un acto religioso. Cristo va a
hacer ver el espiritu cristiano que ha de informar la practica de la misma. Y lo hace ver
en contraste con la practica de los “hipdcritas.” Estos son en el contexto los fariseos
(Mat_15:17; Mat_22:18; Mat 23:13-15.18) 5. Lc dice de ellos: “Guardaos del fermento

de, que es ia” (Col 12:1). Y los cuales son descritos aqui “tocando la trompeta.”. “en
las sinagogas y en las calles para ser alabados de los hombres.”

El cuidado de los pobres era carga de la comunidad. En tiempo de Cristo, los
sdbados se recogian en todas las sinagogas a la salida de las mismas las aportaciones
voluntarias. Este sistema era anonimo. Aparte de esta colecta semanal se admitian dones
voluntarios. Los fariseos solian dar limosna con gran ostentacién a los pobres
encontrados en los caminos o reunidos en plazas con motivo de alguna solemnidad. Y
hasta parece que para excitar la generosidad se habia introducido la costumbre de
proclamar los nombres de los donantes, sea en las reuniones sinagogales, sea en las
calles o plazas con ocasion de alguna solemnidad especial, ante las gentes reunidas
(Eco _31:11). Lo mismo que se los llegaba a honrar ofreciéndoles los primeros puestos
en las sinagogas, que eran las sillas que estaban delante y vueltas hacia los fieles, y de
cuyos puestos se gloriaban especialmente los fariseos (Mat_23:6) 6.

La frase “ir tocando la trompeta delante de ti” al hacer limosna es una metafora, ya que
es desconocido este uso. So6lo se conoce que el “ministro” de la sinagoga — el hazzan
de los escritos rabinicos — convocaba con una trompeta desde un lugar alto de la
sinagoga el comienzo del sabado. Este era el modo, en general, de hacer limosna los
fariseos. Pero Cristo les dirda duramente que “ya recibieron su recompensa,” el aplauso
de los hombres. El término griego aqui empleado (émeyovolv) era formula
corrientemente usada por los helenistas para indicar que la cuenta esta saldada 7.

Con el ritmo hebreo antitético positivo dira como el cristiano ha de practicar la limosna.
Ha de darse en “oculto.” Es la hipérbole oriental de contraposicion a la ostentacion y
publicidad de la limosna farisaica. Contra la ostentacion, buscando el aplauso de los
hombres, el cristiano lo ha de hacer sin buscar la publicidad, aunque de hecho se sepa
por los hombres, y, contra la ostentacion, lo hard “ocultamente.” Y tan oculto — sigue
el grafismo hiperbolico oriental —, que “no sepa tu izquierda lo que hace la derecha,”



sin duda la mano. Y asi sucederd que “el Padre — no los hombres —, que ve en lo
oculto, te premiard.” 8

Rabi Eleazar (c.270 d.C.), decia: “Quien da limosna en lo oculto es més grande que
nuestro maestro Moisés.” No se trata de la “vida interior” frente a la exterior. Es el
“espiritu” de la obra lo que se destaca.

El espiritu cristiano de la ensefianza no exige naturalmente el cumplimiento material del
grafismo hiperbolico con que se expresa. No es tanto la materialidad de la realizacion lo
que se censura, sino la intencion con que se hace.

En otro pasaje que recoge Mt, Cristo hard ver que el mérito de la limosna no esta tanto
en la cantidad de ésta cuanto en el espiritu y amor a Dios que en ella se ponga
(Mat_12:41-43).

Modo cristiano de hacer oracion 6:5-8 (Luc_11:24).

Y cuando oréis, no seais como los hipdcritas, que gustan de orar de pie en las
sinagogas y en los cantones de las plazas, para ser vistos de los hombres; en verdad
os digo que ya recibieron su recompensa. 6 Tu, cuando ores, entra en tu camaray,
cerrada la puerta, ora a tu Padre, que esta en lo secreto; y tu Padre, que ve en lo
escondido, te lo dara. 7 Y orando, no seais habladores como los gentiles, que
piensan ser escuchados por su mucho hablar.

Con una factura semejante a la anterior, con el ritmo hebreo negativo-positivo, Cristo
censura y expone cual ha de ser el espiritu cristiano de sus discipulos en la oracion.

Todo judio piadoso vardn habia de orar tres veces al dia, sobre las nueve de la mafana,
mediodia y sobre las tres de la tarde; prescripcion ya muy anterior a la época
neotestamentaria. Generalmente se oraba de pie, pero también era frecuente orar de
rodillas. Se solia orar tendidos los brazos al cielo, e incluso vueltas las palmas de las
manos, como esperando el don que esperaba recibirse 9.

Mas para el fariseo — “hipdcrita” — también la oracion era motivo para su vanidad.
Les gustaba orar ostentosamente en las “sinagogas,” en el templo — también estaba
permitida la oracion en cualquier lugar puro — y en los angulos de las plazas,
probablemente para no ser interrumpidos en su exhibicionista oracion por los
transeuntes y bestias de carga. Jesucristo los describe diciendo el modo con que oran,
con una palabra (éotd1ec) que se la puede traducir por “estando de pie.” Traduccioén
legitima, pero que pudiera estar fuera de contexto. Porque lo que se censura no es la
posicion, maxime cuando generalmente se oraba de pie — “cuando os pusiereis en pie
(omyete) para orar.” (Mar 11:25) —, sino el modo exhibicionista con que oraban.
Por eso se podria traducir esa palabra, mejor que por la “de pie,” por la de pose 10. Con
ello ya recibieron su recompensa al ser vistos por los hombres, por quienes lo hicieron.

Pero se senala también en forma positiva esta actitud cristiana de orar. En contraste
con el fariseismo, el cristiano entrard en su “habitacion y, cerrada la puerta, ora a tu
Padre., que ve en lo secreto (y) te dard.” Se proponia el perfil bajo como actitud en la
oracion.

Se propuso traducir topeiov, “habitacion,” por granero, rincon o bodega, valor que
filologicamente puede tener (Mat 24:26), puesto que las casas de las gentes pobres



palestinas so6lo tenian una habitacion, en donde se desarrollaba, a vista de todos, la vida
familiar, y asi en ella habian de ser vistos n. Pero el pensamiento de Cristo no va a estas
sutiles precisiones.

Se censura la oracion publico-exhibicionista farisaica, y el contraste se presenta en el
retiro privado del hogar. Mucho menos se trata de censurar la oracion publica — no es
¢éste su objetivo —, que Cristo mismo recomendo en otras ocasiones (Mat 18:19.20;
Mat 11:25; Jua 11:41; Jua 12:28). Se busca a Dios, que esta en todas partes, no la
exhibicion.

Como lo que Unicamente aqui se considera es el espiritu que, debe informar la oracion,
se dice sapiencialmente que el Padre “dara” lo que se pide. Por eso ha de suponerse la
conveniencia de lo pedido y las condiciones requeridas para que se conceda, y que
Cristo expone en otros pasajes (Mat 15:21-28; Mar 7:24-30; Luc_11:5-13).

Si la oracion cristiana exige como una condicion la sinceridad y sencillez, se expone la
censura de otro aspecto, practicado por los gentiles, que piensan que “seran escuchados
por su mucho hablar” EIl texto pone una palabra con significado discutido,
Battaroynte, aunque el sentido es claro. Se la hace derivar de battalogeo (codices Alef,
B, versiones siro-sinaiticas y siro-palestinense) o battologéo (cddice D, versiones
latinas, coptas, siro-curetoniana y Peshitta).

Si se deriva de la primera, su significado seria decir cosas vanas, del arameo battaltha';
en el segundo caso significaria, originariamente, tartamudeo y, en sentido derivado, el
farfulleo de decir muchas cosas, aqui inttiles 12.

Si el sentido etimologico es discutible, el contexto hace ver claramente su valor
fundamental: la “charlataneria” en la oracion, sea diciendo cosas vanas o inutiles, sea
pretendiendo recitar unas formulas largas o calculadas, como si ellas tuviesen una
eficacia magica ante Dios.

Se decia por algunos rabinos: “Quien multiplica las plegarias serd escuchado” 13. Los
sacerdotes de Baal aparecen con ciertas practicas interminables patoldgicas en la
oracion (1Re 18:26ss). Igualmente aparecen listas de epitetos en los himnos babilonicos
y férmulas de encantamiento en los papiros mégicos de la edad helenistica. Los dioses
romanos tenian sus carmina, en los que no se omitia detalle y en los que se ponian todos
los titulos y requisitos preventivos para que no fallase la peticion. Era una magia o una
“mecanizacion” de la piedad. Séneca habla de aquellas oraciones “que fatigaban a los
dioses” 14 (cf. Eco 7:14; 2Ma_1:23-30). En el Eclesiastés se dice: “Sean pocas tus
palabras” (2Ma_5:1). Y el Eclesiastico previene contra “la repeticion de las palabras”
(2Ma_7:14). Pero después de la cautividad, el judaismo, en general, gustaba de prolijas
oraciones y, en especial, acumular en ellas titulos a los nombres divinos (cf.
2Ma_1:23-29). Ejemplo clasico judio es la oracion Shemone Esré.

No es ésta la actitud cristiana en la oracion, pues “vuestro Padre conoce las cosas de que
tenéis necesidad antes de que se las piddis.” Pero no se excluye la minuciosidad, que no
se estima como requisito semimagico, cuando es la sinceridad del corazén. Porque la
oracion no es locuacidad, sino el corazon volcado en Dios.



No pretende Cristo con esta ensefianza condenar la oracion larga. No es éste el
propdsito de su ensefianza. La censura va contra la mecanizacion formulista o
semimagica de la oracion.

Ni va contra la extension de la oracion. El mismo, en Getsemani, dio ejemplo de
oracion larga, al permanecer en la misma “una hora” de oracion (Mat 26:39.42.44,
par.), lo mismo que al pasarse, en ocasiones, la noche en oracion.

(...)
Modo cristiano de ayunar,1Te 6:16-18.

16 Cuando ayunéis, no aparezcais tristes, como los hipdcritas, que demudan su
rostro para que los hombres vean que ayunan; en verdad os digo que recibieron su
recompensa. 17 Tu, cuando ayunes, ungete la cabeza y lava tu cara, '8 para que no
vean los hombres que ayunas, sino tu Padre, que esta en lo secreto; y tu Padre, que
ve en lo secreto, te lo concedera.

Otro de los casos en que Cristo habla del espiritu cristiano es a proposito del ayuno, de
tanta importancia en el judaismo y cristianismo.

Los judios tenian prescrito un ayuno obligatorio para todos en el dia de Kippur, dia de la
gran expiacion (Lev_16:29), dia del ayuno por excelencia (Hec 27:9). Pero habia
también otros ayunos supererogatorios, que vinieron a incorporarse a la practica
colectiva de la vida piadosa. Zacarias menciona cuatro en sefal de duelo nacional
(Zac_8:19) y, aunque ¢l parece abolirlos, su practica habia dado lugar a la introduccion
de otros. Asi el ayuno citado en el libro de Ester (Est 9:31), el ayuno del dia 9 del mes
de Ab, en recuerdo de la toma de Jerusalén por los caldeos. Otros eran facultativos para
la comunidad 64. Habia otros prescritos circunstancialmente, v.gr., para obtener lluvia, y
que eran impuestos con caracter general por el Sanedrin 65. Ademas de éstos, las
personas piadosas y las mas celosas ayunaban dos veces por semana (Luc 18:12) los
lunes y jueves — feria segunda y quinta — 66. El interés de la comunidad cristiana se
ve por este tema. En la Didaje se lee: “No ayunéis con los hipdcritas (fariseos), ellos
ayunan los lunes y jueves, vosotros ayunad los miércoles y viernes.” 67 Y hasta algunas
personas piadosas (Luc _2:37) y algunos fariseos ayunaban todo el afo 68. En los dias
mas severos estaba prohibido saludar, y por eso se caminaba con la cabeza baja y, a
veces, velada 69. En otros ayunos secundarios se prohibia trabajar, tomar bafios, ungirse
con perfumes y llevar calzado 70. En este ambiente, todavia habia quienes, deseosos de
ser vistos por los hombres y cobrar fama de virtuosos por sus ayunos, querian acusar
esto en la cara, ensombreciendo ésta y presentandose “entristecidos.” Este ayuno era
total hasta la puesta del sol.

Ante este cuadro exhibicionista farisaico, presenta Cristo el espiritu del ayuno cristiano.
Y lo presenta con las hipérboles orientales de contraste.

Cuando ayunen, que se “unjan” (Mat 26:27; Mar 14:3; Luc_7:46), que laven su cara,
que se pongan con apariencia de fiesta, para que los hombres no vean que ayunan, y asi
“reciban su recompensa.” Hecho so6lo por Dios, El lo verd y “premiara.” Cristo no
quiere decir que, materialmente, lo hagan asi, ni que los hombres tampoco lo vean, sino
que, con el grafismo hiperbdlico usado en todo el sermdn del Monte, dice cudl ha de ser
el espiritu que ha de informar, en cristiano, la practica del ayuno.



Cuando dard Dios esta recompensa, no se dice. Acaso se piense en la escatologia final.
Aqui esta redactado en forma “sapiencial.” Por eso no se dice ni el cuando ni su posible
pérdida por otras actitudes.

Gran Enciclopedia Rialp

Cuaresma

La C., ensefia el Conc. Vaticano II, es el tiempo litirgico en que los cristianos se
preparan para celebrar el misterio pascual, entregandose mas intensamente a oir la
Palabra de Dios y a la oracion, mediante el recuerdo o la preparacion del Bautismo y la
Penitencia (cfr. Const. Sacrosanctum Concilium, n. 109). Tal es el sentido que
actualmente tiene la C. Pero para poder comprender la dimension de cada uno de los
elementos que la componen, hemos de seguir su evolucién historica. Aunque ignoramos
los origenes precisos de la institucion de la C., sabemos con certeza que se ha ido
formando por etapas, a partir de la fiesta de la Pascua (v.).

Teniendo presente ese principio, cabe distinguir un doble aspecto en el proceso que ha
seguido el completo desarrollo de la C.: Por una parte, desde el principio la C. ha
representado un periodo destinado a promover una mayor responsabilizacion de la vida
cristiana, a fomentar una "conversion" (v.) mas profunda y en el sentido mas amplio que
da a este término el Evangelio, de "cambio de mentalidad", ayuddndose de unos
ejercicios ascéticos. Por otra parte, la C. ha venido a ser un ciclo litargico caracterizado
por la intensificacion de las celebraciones de la Palabra de Dios, de la vida sacramental
y de la plegaria, refiriéndose particularmente al compromiso que exige el Bautismo,
renovado por la Penitencia. A pesar de que ambos aspectos coinciden y mutuamente se
complementan, es necesario estudiarlos como capitulos distintos, pues su evolucion no
se corresponde exactamente.

El ayuno cuaresmal. Observamos que durante la larga gestacion del tiempo cuaresmal,
que no toma cuerpo hasta el s. iv, muchas iglesias de Occidente y de Oriente, proponen
prepararse, para poder participar mas conscientemente de la Pascua, con un "gran
ayuno". El ayuno tenia en el primer tiempo de la Iglesia un sentido mucho mas
complejo de lo que ha venido a significar hoy en dia. De acuerdo con la S. E., los
cristianos lo consideraban como un signo de purificacién ante un encuentro especial con
Dios, como un medio para liberarse de la esclavitud de lo pasajero y adherirse con mas
fidelidad a la accion salvifica divina. Muchos testimonios de la Iglesia primitiva nos
hablan de la necesidad del ayuno en las circunstancias mas importantes de la vida
cristiana. El ayuno, ademas de una privacion del alimento, comporta el aumento de la
oracion y de la limosna, es decir, signos externos de confianza en Dios y de
desprendimiento (v. AYUNO).

Normalmente las principales celebraciones litargicas solian ir acompafiadas de una
practica particular del ayuno. Asi contemporaneamente o poco después de instituirse la
primera fiesta que se destaca sobre el ciclo hebdomadario, la Pascua (v.), vemos
aparecer una preparacion caracterizada por el ayuno (v. t. ANO LITURGICO). En el s.
iv, este ayuno se prolonga. Como base de esta extension se tomo6 el modelo de



Jesucristo: "Entonces fue llevado Jesus por el Espiritu al desierto... Y habiendo ayunado
cuarenta dias y cuarenta noches..." (Mt 4,12). El nimero de cuarenta dias de ayuno lo
habia consagrado ya Moisés, quien "subiendo al monte (del Sinai), se qued6 alli
cuarenta dias y cuarenta noches... sin comer ni beber" (Ex 24,18 y 32,28), esperando la
aparicion del Sefior; posteriormente el profeta Elias (v.) sigue el mismo ejemplo antes
de encontrarse con Yahwéh: con la fuerza de una sola comida "anduvo cuarenta dias y
cuarenta noches hasta el monte de Dios, Horeb" (1 Reg 19,8). De ahi el nombre de C.
(del latin quadragesima).

Aunque el principio adoptado no dejaba lugar a dudas, entre las diferentes comunidades
cristianas hubo criterios desiguales en cuanto al modo de contar los cuarenta dias. Es
cierto que primitivamente el triduo pascual (Viernes SantoVigilia Pascual) era como una
festividad tinica que contenia varias fases (v. SEMANA SANTA); una de ellas era el
ayuno. Este ayuno, intrinseco a la solemnidad pascual, no se debia tener en cuenta al
contar los cuarenta dias de la C. La C. duraba, pues, cuarenta dias a partir del jueves que
mas tarde se llamara jueves Santo. De acuerdo con esto, la C. empezaba en el actual
domingo primero de C. Pero los domingos, dias de alegria, no podian ser considerados
de ayuno, como tampoco los sdbados, excepto el Sdbado Santo, en las iglesias orientales
y en algunas de Occidente, pues también en ellas el sdbado era dia festivo. De ahi que
para atenerse mas estrictamente al principio de ayunar cuarenta dias, se prolonga el
tiempo de C., a la vez que el Viernes y Sabado Santos se van contando como otros dias
del tiempo cuaresmal. Al declinar el s. V, en la iglesia romana se delinea la costumbre
de empezar la C. el miércoles antes del primer domingo de C.: es el miércoles que
tomard el nombre de "ceniza" o "principio del ayuno".

En el s. VII esta practica ha tomado el caracter de institucion; sin embargo, otras
iglesias occidentales no admiten tal adicion complementaria. Actualmente la iglesia
milanesa conserva todavia la costumbre de empezar el ayuno el lunes después del
primer domingo de C.; indicios de esta costumbre mds primitiva han quedado en el
Oficio Divino de la misma liturgia romana. Durante el s. v las iglesias orientales tenian
ya ocho semanas de ayuno (del lunes al viernes). Posiblemente por influjo de esta
tradicion oriental, que pasé a Roma a través de las Galias, la C. romana tuvo una nueva
prolongacién, aunque no con un ayuno igual al prescrito por la C.: son las semanas de
quincuagésima y de sexagésima (s. vi). A principios del s. vii se afiade otra semana, la
de septuagésima.

La préactica del ayuno cuaresmal ha tenido una gran variedad de formas en el transcurso
de la historia. Con mas o menos severidad el ayuno cuaresmal siempre ha consistido en
comer una sola vez al dia; por la tarde antiguamente, al mediodia en la Edad Media, sin
precisiones en la legislacion actual (CIC, can. 1251). Primitivamente el ayuno
cuaresmal comportaba la abstinencia de ciertos alimentos: de la carne principalmente y
de todo lo que proviene de la vida animal, de los huevos y lacticinios. También el vino
era materia de abstinencia. La mencion del pescado es rara en los antiguos documentos;
lo que ha hecho pensar que no era catalogado entre los alimentos prohibidos. S. Tomas
justificaba la facultad de poder comer pescado porque excita menos las pasiones que la
carne (Sum. Th. 22 8147 a8 ad2). Esta opinidn, contestada hoy en dia, ha continuado
manteniéndose por lo menos en la practica. El ayuno exigia ademas ejercicios
especiales de caridad, sobre todo la limosna, y de mortificaciéon en multiples érdenes.
Aunque el ayuno cuaresmal se aplicaba igualmente a los diversos miembros de las
comunidades cristianas, teniendo en cuenta la edad y la salud, era mas estricto para dos



"categorias" de personas: para los que se preparaban a recibir el Bautismo la vigilia
pascual y para los penitentes publicos.

Las iglesias orientales han conservado mejor el caracter del ayuno cuaresmal primitivo.
En Occidente se fueron sucediendo privilegios, mitigaciones y distinciones entre el
ayuno y la abstinencia (v.). En la actualidad se ha vuelto a considerar su sentido. De una
manera particular el Vaticano II ha insistido sobre la dimension social que ha de tener el
ayuno, cual expresion de la penitencia, de la conversion, siempre necesarias para poder
participar mas plenamente de la redencion de Jesucristo. Segun el mismo Concilio hay
que adaptar las précticas cuaresmales a las posibilidades y condiciones de los tiempos
modernos (Const. Sacr. Conc. n. 109110). Una primera aplicacion y explicacion de estos
principios nos las ha ofrecido la Constitucion Apostdlica Poenitemini del Papa Paulo
VI, en la que se determinan las formas del ayuno y de la abstinencia mas adaptadas a la
mentalidad de los cristianos actuales, se indican las bases biblicas y teologicas de las
manifestaciones externas de la penitencia, y se abrogan los privilegios y los indultos
(ed. en AAS 58, 1966, 177198).

La liturgia cuaresmal. La plegaria ha sido siempre un efecto indispensable del ayuno.
Por esto l6gicamente al ordenarse el aspecto ascético de la C. se formo paso a paso una
liturgia propia para este tiempo. Los diferentes ritos han desarrollado la liturgia
cuaresmal tomando como punto de partida el significado de la penitencia en general, del
ayuno en particular y del Bautismo. Un estudio comparativo nos sefialaria los elementos
que mas sobresalen en cada rito. No obstante, aqui s6lo nos referiremos a la liturgia
romana, ya que nos ofrece un contenido que bien podriamos definir como la mejor
sintesis de todos los elementos que constituyen la liturgia cuaresmal en los ritos (v.)
orientales y occidentales.

Observamos que la C. litargica romana se ha ordenado por etapas. La mds antigua
corresponde a las tres semanas anteriores a la Pascua, en las que se pone mas de relieve
que la Pascua es el alma y la meta del ayuno cristiano cuaresmal. La C. se presenta
como la peregrinacion del pueblo cristiano con Jesucristo hacia Jerusalén, donde tendra
lugar la muerte y la resurreccion del Senor: los miércoles, los viernes y los domingos de
estas semanas poseian ya una estructura litargica en el s. IV, aunque entonces
unicamente los domingos se celebraba la Eucaristia. Desde fines del mismo s. IV se va
dotando de una liturgia propia el resto de la C. Pero al crearse formularios y escogerse
textos, se mezclan con la intencion principal de la C. otras mas concretas, todas ellas
dentro de una perspectiva pascual. Sin dejar de insistir sobre el significado del ayuno, se
relaciona la C. con el Bautismo y con la Penitencia de los pecadores publicos. Estas
nuevas intenciones obedecian a instituciones que evolucionan en dicha época: La
Pascua era la fecha mas indicada para recibir el Bautismo. Lo mas normal era que los
catecimenos (v.) llegaran a la ultima fase de su preparacion los dias inmediatos a la
Pascua. ;Por qué no integrar esta preparacion en el ejercicio cuaresmal de la comunidad
cristiana, haciendo asi mads efectiva la mutua solidaridad? De esta manera se imprimio
un sello bautismal a la C., que se mantuvo en su plena forma mientras se conservo la
institucion del catecumenado. Hoy en la liturgia cuaresmal, a pesar de las adiciones y
supresiones posteriores, han quedado referencias a los ritos de la entrega del Simbolo de
la Fe, de los escrutinios, de las unciones, etc., que sefialaban las ultimas fases del
catecumenado. Al desaparecer la institucion del catecumenado (v.) cuando se extendio
la costumbre de bautizar a los recién nacidos, por efecto de la gran difusion del
cristianismo y consiguiente aumento de las familias cristianas la perspectiva bautismal
de la C. se difumina un poco. Las mads recientes normas litirgicas prevén que vuelva a



ponerse de relieve este aspecto de la C. De ahi que el conc. Vaticano II urja: "(durante la
C.) usense con mayor abundancia los elementos bautismales propios de la liturgia
cuaresmal; y, segin las circunstancias, restdurense ciertos elementos de la tradicién
anterior" (Const. Sacr. Conc. n. 109) (v. BAUTISMO 1V).

La disciplina de la penitencia publica es mas antigua que la C., pero al organizarse la
liturgia cuaresmal, se penso en aplicarla particularmente durante este ciclo, marcado ya
por la penitencia extraordinaria de la Iglesia. También la practica de la penitencia
publica fue cayendo en desuso (v. PENITENCIA IIIV). En la liturgia de C., tal como ha
llegado hasta nosotros, tenemos no obstante algunas referencias a aquella disciplina,
principalmente el dia primero de C.: subsiste en éste el rito de la imposicion de cenizas,
que es un residuo de otro rito mucho mas complejo, por el que se significaba el
comienzo de los ejercicios impuestos a los penitentes publicos. EI Conc. Vaticano II ha
destacado también esta dimension de la C. Propone que, ademas de procurar restablecer
algunos elementos concernientes a la penitencia publica, en la catequesis cuaresmal "se
inculque a los fieles, junto con las consecuencias sociales del pecado, la naturaleza
propia de la penitencia que detesta el pecado en cuanto que es ofensa a Dios; que no se
olvide la participacion de la Iglesia en la accion penitencial y que se encarezca la
oracion por los pecadores" (Const. Sacr. Conc. n. 109) (V. PENITENCIA).

La C. litargica romana no fue provista de un contenido propio para todos los dias y de la
celebracion eucaristica correspondiente hasta el s. VIII: Después de los domingos,
miércoles y viernes (s. IV-V), poseen una liturgia propia los lunes (s. V), luego los
martes y los sabados (s. VI-VII) y finalmente los jueves, durante el Pontificado de
Gregorio II (715731). En los estratos més antiguos se constata una estructura mas
uniforme; con todo, ésta quedd modificada por las adiciones mas recientes, por
desplazamientos y transformaciones de otro género. A este propdsito cabe mencionar un
factor externo al contenido de la C. que contribuy6 a darle una nueva orientacion. Nos
referimos a la costumbre romana de celebrar cada reunién cuaresmal en un templo
diferente de la Ciudad Eterna (los templos asignados eran llamados "estaciones"). Los
recuerdos que suscitaban las "estaciones" de los martires alli venerados, de las
dedicaciones, etc dirigieron no pocas veces el criterio de seleccion de los formularios
liturgicos. En el Misal promulgado por Paulo VI han desaparecido las indicaciones de
las iglesias estacionales de Roma.

Los temas de la Cuaresma litlirgica. La Pascua constituye el nicleo donde convergen las
diversas intenciones de la C. Es con la vision de la Pascua, de su mensaje, como todos
los elementos desarrollados por la liturgia cuaresmal se unifican y deben interpretarse.
La C. es una toma de conciencia de las exigencias de la Pascua para los hombres que
centran su fe y su esperanza en lo que ella significa. Por la conversion, por la penitencia,
por la transformacion del "hombre viejo" en "hombre nuevo", por el "paso" a través del
agua del Bautismo, por la comunién con los hombres, con la Palabra de Dios, con el
Cuerpo y la Sangre de Jesucristo, el misterio de la muerte y de la resurreccion del Sefor
alcanza su significado efectivo en el hombre. Al analizar detenidamente el conjunto de
textos de la liturgia cuaresmal notamos que se intenta traducir la esperanza de la
participacion de la Pascua en una actitud dindmica, de alegria. Se consideran la
penitencia, el ayuno, las privaciones, en su aspecto mas positivo: son condiciones para
seguir, liberados de cualquier esclavitud, el camino trazado por Jesucristo.

Durante los primeros dias de la C., la liturgia insiste sobre todo en el valor de la
penitencia y del ayuno de toda la Iglesia, como expresion de la voluntad de purificar su



vida: se ruega a Dios que el pueblo cristiano siga con fidelidad el ejercicio del ayuno
que se impone, que esta practica corporal traduzca los sentimientos interiores, que se
manifieste con frutos de buenas obras por las que se renueva auténticamente la vida
cristiana... En el transcurso de la C. se iran repitiendo y matizando los mismos
conceptos (v. especialmente las antiguas colectas).

Los formularios litargicos de la C. siempre han sido muy estimados, pero en ellos se
echaban de menos algunas ideas propias de la finalidad de este tiempo litirgico; por eso
se han modificado. La eleccion de las nuevas lecturas se ha realizado segliin los temas
propios de la C., como antes se ha expuesto. Se han cambiado algunas que en el Misal
anterior fueron escogidas en atencion a la iglesia estacional en la que el Papa celebraba
en Roma el Sacrificio de la Misa.

Se ha tenido muy en cuenta en los nuevos formularios, o en los retoques que se han
hecho a los antiguos, el aspecto positivo de la penitencia cristiana. Por eso se han
sustituido no pocas oraciones de C. por otras del Misal antiguo que se encontraban en
diversas partes del ano litirgico, que manifestaban mejor ese aspecto; otras se han
corregido segun el sentido mas uniforme del espiritu de la C. Asi, p. €j.: se han incluido
en el Tiempo de C. las colectas del domingo III de Epifania y las de los domingos 8, 14,
15, 18 y 23 después de Pentecostés, que insisten undnimemente en la incapacidad
humana de obrar bien sin la gracia divina, como repetidamente lo afirman las palabras
"sin ti"; este reconocimiento viene completado por las suplicas llenas de confianza en la
misericordia divina, tema muy apropiado para la Cuaresma.

También se ha cuidado que las oraciones, y en general todo el formulario liturgico de la
C., reflejen el tema principal de la Pascua, ya que la C. es una preparacion a la misma.
Son también varias las oraciones que aluden al sentido escatoldgico de la C. y de la
Pascua; sin embargo, el tema escatologico, llegada a la plenitud del Reino de Cristo,
so6lo se encuentra unas 10 veces en toda la C., mientras que en el tiempo litargico
siguiente, el Tiempo Pascual, se repite con gran frecuencia. Otras oraciones hacen
alusion a la necesidad de alimentarse de la Palabra de Dios (como las del domingo 11 y
miércoles de la II semana de C.), especialmente durante ese periodo.

El Misal insiste en que las practicas penitenciales de la C. han de ayudar a una mejor
conversion interior, a una verdadera renovacion espiritual. Son muchos los textos
liturgicos antiguos y modernos que recuerdan que los ayunos corporales han de
favorecer y expresar un ayuno interior de todo lo que nos impide seguir fielmente a
Jesucristo.

Las oraciones sobre las ofrendas en el tiempo de C. son oraciones propias,
especialmente escogidas para estos dias. En las poscomuniones los temas principales
son los referentes por una parte a la purificacion del mal, del pecado, de las malas
costumbres, y por otra al refuerzo en el bien y crecimiento en la vida cristiana, es decir,
los aspectos "negativos" y "positivos" de la salvacion. Otro aspecto interesante es que
en las oraciones de C., especialmente en la de los domingos, se alude con frecuencia al
"misterio de Cristo" en su sentido global.

En las lecturas se subraya mucho el tema de la Alianza (v.) o economia de las
intervenciones divinas en la historia de la salvacion. El tema aparece principalmente en
los domingos de C., a través de la "memoria" de algunos acontecimientos de la historia
sagrada: las relaciones del hombre con su Dios y la aproximacion libre y gratuita de



Dios hacia el hombre, descritas en los domingos cuaresmales, dan una vision de la
historia de la salvacion muy aleccionadora, por ser tan significativas para la comunidad
cristiana. Una pequefia rubrica en los domingos III, IV y V de C. permite escoger entre
dos pericopas del Evangelio. De este modo se tiene la posibilidad de leer cada afio la
gran trilogia del Evangelio de S. Juan que desarrolla el tema del Bautismo, tan
tradicional en la liturgia cuaresmal y en la pastoral actual. Asi lo prescribia el
Sacramentario Gelasiano del s. vil. Los pasajes del Evangelio son los siguientes: Jn.
4,5-42;9,1-41; 11,1-45.

A. ARGEMI ROCA.

BIBL.: La Caréme, préparation & la nuit pascale, "La MaisonDieu" 31 (1952); A.
CHAVASSE, El ciclo pascual, en La Iglesia en oracién, Barcelona 1964, 740760; E.
FLICOTEAux, Le sens du Caréme, Paris 1956; R. POELMAN, Le signe biblique des
40 jours, Paris 1961; A. NOCENT, Contemplar su gloria, Cuaresma, Barcelona 1966;
TH. MAERTENSI1. FRISQUE, Nueva guia de la asamblea cristiana, 11, Madrid 1970;
Cuaresma, catecumenado para nuestro tiempo, Madrid 1965; Montons 4 [érusalem,
Paris 1953; SCHUSTER, Liber Sacramentorum, 3 vol., Turin 1920; M. RIGHETTI,
Historia de la Liturgia, I, 3 ed. Madrid 1969; M. GARRIDO BONANO, Curso de
Liturgia, Madrid 1961, 452 ss. V. t. en la bibl. del art. ANO LITURGICO lo
correspondiente a Cuaresma.

Gran Enciclopedia Rialp, Ediciones Rialp, Madrid 1991

(c) Copyright. Todos los derechos reservados. Montané Comunicacion, S.L. C/ Escultor
Peresejo, 70 - 28023 Madrid - Esparia

Padre Alfonso Torres, S. J

CUANDO HICIERES LIMOSNA...

Por tanto, cuando hicieres limosna. No hagas tocar la

trompeta delante de ti, como hacen los hipdcritas en las sinagogas
y en las calles, para ser glorificados de los hombres. De veras os
digo, ya se tienden su galardon. T1, al contrario, cuando haces
limosna, no sepa tu izquierda lo que hace tu derecha. A fin de que

tu limosna sea en lo escondido y el Padre tuyo que ve en lo



escondido te dara el pago. (Mt. 6, 2-4).

()

En los versiculos que nos resta explicar, la primera frase es

aquella que dice: De veras os digo que ya se tienen su

galardon. Ya proposito de esta frase no se me ocurre otra cosa que
preguntar: ;Qué galard6 n es este que tienen los hipdcritas, una

vez que han repartido sus limosnas en las sinagogas y en las

plaz as a so n de la tro mpeta? A esta pregunta se pueden dar dos
respuestas: la primera afirmativa, mostrando el premio que tienen
derecho a percibir esos hombres; y la segunda, negativa, mostrando
el premio que pierden. El Sefior parece referirse directamente en la
frase

aludida a la respuesta positiva, pero insintia de un modo

manifiesto la otra, o sea, la negativa. Decirles ya se tienen su
galardon equivale a decir que ya no tienen que esperar o tro

premio .

Recordemos los premios que estan reservados al que bien la
limosna y entenderemos, sin mas comentario, la respuesta que hemos
llamado negativa, pues esos son precisamente los premios que pierde
el que da limosna por vanidad.

En la Sagrada Escritura se nos promete que, si no apartamos los
ojos del pobre, tampoco Dios los apartara de nosotros. Dios nos
mirard con misericordia si asi miramos al menesteroso. Premio
sobrado es éste, pues ;qué mas podemos desear sino que Dios pose
su mirada amorosa sobre nosotros? Si Dios nos mira asi, en esa
mirada nos daré su amor. ;Qué premio hay en el mundo que pueda

compararse con éste?



Con ser tan grande este premio, no es el tnico. De €l brotan

otros muchos. Enumeremos, no como quien encierra en formulas
rigidas las riquezas de la misericordia divina sino como quien desea
mirarlas mas por menudo para agradecerlas mejor.

Las Sagradas Escrituras, lo mismo, las del Antiguo que las del
Nuevo Testamento, estan llenas de promesas, como éstas: Dios
guardard los bienes del hombre Limosnero, es las pupilas de sus

ojos (Ecles. 17,18), nos dice el Libro Eclesiastico. Crecen los bienes
del que da limosna (Prov. 11,24), nos ensefia el Libro de los
Proverbios. Dios librara en el dia malo a quien se compadece del
pobre (Ps. 40.2) canta un Salmo. La limosna vale mas que los tesoros
acumulados, pues libra la muerte, limpia los pecados y alcanza
misericordia y vida eterna (Tob. 12,9), dijo el Angel Rafael a Tobias.
San Pablo, en la segunda Epistola a los Corintios, canta las alabanzas
de limosna comparandola con la siembra y escribe: quien parcamente
siembra, parcamente asimismo recogerd, y quien bendiciones
siembra, en bendiciones igualmente cogera; poderoso es Dios para
hacer abundar toda gracia para con vosotros, a fin de que teniendo
seais abastados para toda obra buena, como esté escrito: Derramo,
dio a los pobres; la justicia de ¢l permanecera eternamente. Y el que
suministra simiente al que siembra, suministrara asimismo pan para
comer y multiplicard la simiente vuestra y acrecentara los frutos de
vuestra justicia (2 Cor. 9, 6-11). Asi podriamos recoger un sinnimero
de testimonios que prometen bienes a quien da limosna y los
describen con acentos encendidos. Pero basten los que hemos
recordado para que veamos como la limosna enriquece con bienes

materiales y espirituales, temporales y eternos.



Todos estos bienes los pierde quien profana sus limosnas con el
vicio de la vanagloria. Se ha satisfecho con el humo de las alabanzas
humanas y nada tiene que esperar de Dios.

iMenguada satisfaccion las alabanzas humanas! Aunque sean
sinceras y aunque se funden en algo real, que no es poco decir, pues
bien sabemos adonde llegan los errores y la insinceridad humana.
(Qué son las alabanzas sino un poco de humo inconsistente que el
viento arrebata y disipa? ;Ypor esto vale la pena derrochar los bienes
inmensos que podemos ganar con la limosna? La frase del

Sefor: Ya se tienen, su galardon, insinuando el contraste entre los
verdaderos bienes de la limosna y la ilusion funesta de la vanagloria,
nos pone delante de las ojos la insensatez y la desgracia del hombre
vanidoso, para que conservemos en su pureza evangélica nuestras
limosnas, con espiritu de caridad y de humildad.

()

En los versiculos siguientes, contrapone el Sefior lo que debe
practicar un cristiano a lo que practican los hipdcritas que dan limosna
a son de trompeta: Cuando haces limosna, no sepa tu izquierda lo que
hace tu derecha.

(...) veamos su contenido: Aunque espontaineamente la mano
izquierda va en ayuda de la derecha, contengamos hasta ese
movimiento espontaneo cuando de limosnas se trata, para que una
mano no sepa le que hace la otra. Esto dice el Sefior y hay en ello un
precepto y un consejo, como hemos dicho en otras ocasiones; como
precepto nos impone que guardemos el secreto de nuestras limosnas
hasta donde sea preciso para no profanarlas con nuestras vanidades

que ofenden a Dios; como consejo nos recomienda que conociendo



como conocemos nuestra flaqueza y mirando a los peligros de la
vanagloria, mientras podamos licitamente hacerlo, y aunque de ello
no tengamos obligacion, prefiramos hacer nuestras limosnas en
secreto, de modo que no las conozca sino nuestro Padre que estd en
los cielos.

iCon qué amor mira Jesus por nuestro bien! Despliega su celo,
encarece con frases inolvidables, pone su corazon en que no
perdamos por flaqueza o ignorancia ni la mas pequeia particula del
bien que con nuestras obras podemos alcanzar. Nos ha traido los
tesoros de sus infinitas misericordias y nos ensefia a recibirlos y a
llevarlos sin que se nos caiga de la mano ni el grano mas
insignificante. Si nuestra fidelidad se pareciera al celo delicado de
nuestro Redentor, jqué pronto nos llenariamos de riquezas
verdaderas! Quiera El que todo lo hagamos por amor, y para
conseguirlo, después de hacernos ver el peligro de la vanagloria,
diciéndonos quenos robara el premio, aflade, como nuevo motivo para
limosna con pura intencion: Tu Padre que ve, en lo escondido, te dara
el pago.

No temamos perder el premio de la limosna, haciéndola en
escondido, porque es Dios quien tiene que premiarnos y Dios ve
hasta lo mas oculto.

Notemos la insistencia con que en estos versiculos habla el Sefior

de la paga y del galardon. Quiere llevarnos al amor recordandonos las
larguezas divinas, mas bien que hablarnos del salario, como se
hablaria a un operario egoista. Al fin y al cabo, el galardon y paga de
Dios es, como decia Agustin, una nueva misericordia con que El

corona sus anteriores misericordias. Pero hay todavia en estas



palabras algo mas y que mas eficazmente lleva al amor de Dios. Al
decirnos que el Padre celestial ve en lo escondido, no es que quiera
refutar simplemente el error de aquellos que pudieran creer que
nuestro Padre celestial no conocera nuestras limosnas si no las
hacemos en publico, porque esto no se le ocurre a ninglin cristiano;
es algo mas hondo y mas delicado. ;Habéis visto como se enlazan los
corazones, como brota la intimidad, como se unen las almas cuando
hay secretos mutuos? Cuando dos almas tienen alglin secreto
comun— sus secretos como decimos con énfasis—, parece que son
mas intimos en si, que se aman mucho mas, que no pueden separarse
nunca sin profanar sus dulces recuerdos. Si nosotros tenemos
secretos con Dios, es decir, algo que sea secreto entre Dios y
nosotros, nuestra intimidad con El sera mas profunda; nuestro trato
con Dios, nuestra union con El, mas estrecha. ;Y qué secreto mejor
que guardar para El solo la intencion de nuestro corazon y presentarle
nuestras buenas obras con una confidencia que solo a El hacemos?
iComo se sienten felices las almas cuando saben guardar sus obras
para Dios solo! Es como la felicidad del hijo en un rato de intimidad
cordial con su padre.

Se dice de Moisés, que en el desierto Dios le llamo y le introdujo

en la nube en que El moraba. Asi hace con nosotros cuando nos dice
que guardemos secretas nuestras obras buenas, en especial nuestras
limosnas; ese secreto es una nube que nos oculta a los ojos de los
hombres, pero en el seno de esa nube esta nuestro Dios. Alli le
encontramos y podemos conversar con El como Moisés.

Anadase a este premio de la limosna a los que anteriormente

recorddbamos y acabara de rendirse nuestro corazon a las



exhortaciones del Redentor. Si supiéramos lo que es encontrar a Dios,
esto solo bastaria para que muriéramos a todas las vanidades de la
vida presente. jQu¢ triste es ignorarlo! ;Como pueden encontrar algo
en la vida los que lo ignoran? jQué vacio tan desolador! Por
misericordia divina, confio en que ninguno de vosotros lo desconoce.
Alguna vez hemos aludido a la palabra de San Pablo que dice

asi: Muertos estdis y vuestra vida esta escondida con Cristo en

Dios (Col. 3,3). Pocas veces podremos recordar esta palabra con mas
oportunidad que ahora.

(Para qué nos hemos hecho cristianos? ;Por qué nos lla mamos

con este nombre glorioso? Para morir a las vanidades mundanas; y
porque hemos muerto a ellas, nuestra gloria no son esas vanidades,
sino otra gloria infinitamente mayor. Muertos, dice San Pablo, y no
hubiera podido emplear palabra mas expresiva para ensefiarnos la
indiferencia con que hemos de mirar la gloria del mundo. La
vanagloria es tan ridicula como las vanidades de un cadaver. Cuando
San Pablo dice muertos, se refiere ante todo a nuestro corazon; por-
que es el corazon el que ha de morir al amor de las alabanzas del
mundo. Es decir, en nuestro corazon no ha de haber ni un deseco de
ellas, ni un temor de perderlas. Si dejamos vivir nuestra vida en el
corazdn algo que le impulse al vano amor de la gloria, ese algo
acabard infiltrdndose en nuestras palabras y nuestra vida.

Para morir asi es preciso luchar. S6lo una mortificacion asidua y
sincera puede arrancar esas raices de vanidad que llevamos en
nuestra pobre naturaleza. Ya hemos oido de los labios de San Agustin
lo duro que es el combate contra la vanagloria. Cuanto con mas

dureza se afronte, mas rapido el triunfo.



San Pablo, al hablarnos de muerte, nos habla de resurreccion:
morimos para vivir con Jesucristo en Dios. Nos habla de la vida del
alma, de la vida sobrenatural y divina. Esa vida merece todos los
trabajos, todas las renuncias, las muertes. Esa es la verdadera vida
del cristiano. Para eso muere al mundo y a todas las criaturas. No
olvidemos que viviremos esa vida divina en la misma medida en que
moriremos a las vanidades mundanas. Donde esté nuestro tesoro, alli
estara nuestro corazon; y si estimamos las vanidades de la vida
presente, nuestro corazon quedard prendido en ellas. ;Puede darse
tragedia comparable con la de perder o aminorar en nosotros la vida
divina por la miseria de unas alabanzas humanas?

Como se esconde el tesoro para que no puedan robarlo ladrones,

asi hemos de ocultar la virtud a las asechanzas de la vanagloria. Por
eso hemos de vivir ocultos con Cristo en Dios jBendita humildad que
asi guarda el tesoro de nuestro corazon! Dura eres a la naturaleza,
pero jcomo atraes las miradas de Dios!

Hermanos mios: contentémonos con que Dios nos mire y no
andemos buscando el que nos vean los hombres. Las miradas de Dios
no dafian, sino que sanan y vivifican. Que Dios nos mire y se
complazca en nosotros. ;Qué mas podemos desear? Y para eso,
ocultémonos a los ojos del mundo que pone en peligro la humildad.
No olvidemos que el que se ensalza sera humillado y el que se humilla
sera ensalzado. Despreciemos la gloria del mundo para que nos
ensalce Dios en el cielo.

Es verdad que nos ofuscarnos y, en vez de volver los ojos hacia
dentro, para mirar esta vida interior, se nos van hacia fuera y los

derramamos en las vanidades, fascinados por su brillo falaz; pero



hemos de recordar que nuestro bien no esta ahi, sino en lo hondo del
alma.

Cuando vivimos hacia adentro, no por €so Somos unos

misantropos desgraciados; es que nos hemos desengafiado a tiempo,

y en vez de vivir para la fantasmagoria de la vida exterior, buscamos
la eterna; en vez de hambrear las alabanzas de las criaturas,

deseamos y esperamos las de Dios. Sabemos por dicha nuestra que
cuanto mas escondidas estén nuestras obras buenas, para que no se
malogren, tanto més firme es la esperanza de que un dia seremos
glorificados. Quizas ese dia esté mas cerca de lo que nosotros
pensamos, porque a veces Dios Nuestro Sefior no espera a
glorificarnos en el dia del juicio, sino que glorifica aun en este mundo.
A veces las almas santas andan haciendo milagros para ocultarse y
Dios las pone patentes a los ojos de todos; mientras ellas se sepultan
en el surco de la humildad, Dios hace germinar de esa semilla flores y
frutos de gloria y admiracion. Mas ni siquiera ahi hemos de poner los
ojos, recreandonos en esas flores y saboreando esos frutos, sino en
otra gloria mayor que no falta nunca; la gloria de la santidad.
Viviendo con Cristo y para Cristo se cumplira en nosotros aquella otra
palabra de San Pablo: Cuando Cristo, vida vuestra se manifestare,

entonces vosotros también seréis manifestados juntamente con €l en

gloria (Col. 3,4).

(Alfonso Torres, S.J ., Lecciones Sacras sobre los Santos

Evangelios, Vol. IV, Ed. Escelicer, 1946, pags. 179-187)

San Juan Crisostomo



HOMILIA XIX

1. Sobre las limosnas

Estad atentos a no hacer vuestras limosnas delante de los hombres para que os vean.
(Mt. VI, 1)

DESARRAIGA por Cristo la mas tirdnica de todas las enfermedades. Me refiero a la
rabiosa locura y furor de la vanagloria, que aun a los justos acomete. Al principio del
discurso nada dijo de ella Cristo. Habria sido en vano antes de persuadir a los oyentes a
que se entreguen a las buenas obras ensefiarles como las habian de hacer y trabajar en
ellas. Pero una vez que ya los instruy6 en la virtud, ahora empieza y se esfuerza por
extirpar la enfermedad que suele sub-introducirse y dafiarla. Porque esta peste no se
engendra asi como quiera, sino una vez que hemos cumplido egregiamente en muchas
cosas con los preceptos. Se hacia, pues, necesario primeramente injertar en el animo la
virtud, para luego arrancar esa afeccion del alma que le echa a perder su fruto espiritual.

Advierte por donde comienza: por la oracion, el ayuno y la limosna. Sobre todo en estas
buenas obras suele andar. De aqui se hinchaba el fariseo aquel que decia: Ayuno dos
veces por semana, doy el diezmo de todo lo que poseo. En la oracion misma se llenaba
de vanagloria y oraba por ostentacion. Y por no haber ahi otros, hacia referencia al
publicano y decia: No soy como los demas hombres, ni como este publicano.

Advierte como el Salvador da principio como si tratara de una fiera astuta y dificil de
cazar; y tal que puede atrapar a quien no esté muy vigilante. Porque dice: Estad atentos
a no hacer . Lo mismo decia Pablo a los filipenses: j Ojo a los perros ! Es fiera que
ocultamente se introduce y todo lo llena, y sin ruido arrebata cuanto hay dentro en el
interior, sin que el paciente lo sienta. Pues habia Cristo disertado largamente acerca de
la limosna y traido al medio a Dios que hace salir su sol sobre buenos y malos; y habia
declarado ser esclarecidos los generosos en dar, y por todos los medios habia exhortado
a la limosna, finalmente ahora escombra el campo de cuanto puede dafiar este olivo. Por
esta razon dice: Estad atentos a no hacer vuestra limosna delante de los hombres. Es que
la limosna de que traté antes, es limosna de Dios.

Una vez que dijo: No la hagais delante de los hombres , afiadi6: para que os vean . A
primera vista, pareceria que esto ya estaba dicho. Pero si cuidadosamente se considera,
no es lo mismo.

Una clase de limosna es ésta y otra clase es aquélla. Y hay en esto mucha precaucion,
muy alta providencia y perdon. Puesto que puede, quien hace limosnas delante de los
hombres, hacerla no para ser visto; y también puede, quien la hace en oculto, hacerla
para ser visto. Por tal motivo Cristo no premia ni castiga la obra sencilla, sino la
voluntad del que la hace. Si no hubiera Cristo usado de esta distincién cuidadosa, habria
entorpecido a muchos en el ejercicio de dar limosna, ya que esto no siempre se puede
hacer a ocultas. Pues bien: para librarte de esa confusion, sefiala el premio y el castigo y
los adjudica no a la finalidad de la obra en si misma, sino al propdsito de la voluntad.

Ni vayas a decir: ;qué me interesa a mi que otros me vean? Dice Cristo: no es eso lo
6

que yo examino, sino tu intencién y el modo con que haces la obra. Trata ¢l de plasmar

tu alma y librarla de toda enfermedad. Por eso, una vez que decretd que no se haga por



vana ostentacion y advirtié el dafio resultante si se procede sin reflexion y a la ventura,
enseguida levanta los animos de los oyentes, recordandoles al Padre y el cielo, para no
conmoverlos tnicamente con los dafios; y al mismo tiempo los reprime con la memoria
del Padre. Pues dice: No tendréis recompensa ante vuestro Padre que esta en los cielos.
Y no se detiene aqui, sino que pasa adelante y mas profundamente inculca el odio a este
vicio de la vanagloria.

Asi como antes menciond a los publicanos y gentiles con el objeto de avergonzar
mediante la comparacién en la condicion de las personas, a quienes imitaban, del mismo
modo aqui recuerda a los hombres hipocritas. Dice, pues: Cuando hagas limosna no
vayas tocando la trompeta delante de ti, como hacen los hipdcritas. No dice esto porque
aquéllos tuvieran trompetas; sino que, para dar a entender su extrema locura, los burla
mediante esta metafora y los pone de manifiesto. Justamente los llama hipdcritas, pues
la limosna les servia de capuchon y larva, mientras que su pensamiento maquinaba
barbaridades y crueldades. Porque no lo hacian porque tuvieran compasion con los
pobres, sino para gozarse ellos y ser glorificados. Y es cosa llena de crueldad eso de que
mientras uno perece de hambre, ande el otro captando honores y no trate de aliviar la
pobreza. En conclusion, que la verdadera limosna no consiste en dar, sino en dar como
conviene y con el fin de aliviar la miseria. Habiéndose ya suficientemente burlado de
los hipdcritas y habiéndolos ya desenmascarado, para avergonzar a los oyentes, luego
corrigid la intencion de quienes andaban enfermos de semejante vicio; y tras de haberles
declarado como no debe hacerse la limosna, pas6 a decir el modo como debe hacerse.
(Cual es? No sepa tu mano izquierda lo que hace la derecha. Tampoco aqui habla de la
mano material, sino que esto lo dice por metafora y hablando con hipérbole.

Como si dijera: si fuera posible que ti mismo lo ignoraras, lo habias de procurar. Si
fuera posible, al dar la limosna aun las manos debian ocultarse. No se entiende esto,
como algunos creen, en el sentido de que la limosna haya de ocultarse a los malvados
solamente, pues Cristo ordeno que se ocultara a todos.

Considera, por otra parte, cuan grande es la recompensa. Tras de decretar la pena,
muestra ahora la honra que se ha de alcanzar, empujando por ambos medios a los
oyentes y llevandolos a la mas sublime doctrina. Porque aqui les ensefia a conocer que
Dios esta presente en todas partes y que nuestros asuntos no estdn circunscritos a los
limites de la vida presente, sino que nos aguardan mas terribles tribunales y que
tenemos que dar cuenta de todos nuestros actos, de donde se nos derivaran honores o
castigos; y que ninguna obra grande ni chica quedara oculta, aun cuando asi lo parezca a
los hombres. Todo esto dejé entender cuando dijo: Tu Padre que ve en lo oculto te
premiard publicamente. Grande y honroso teatro le pone delante Cristo, en donde le
dard con abundancia lo que desea. Ahi le dira: ;qué es lo que deseas? ;No es por cierto,
tener cantidad grande de espectadores? Aqui los tienes. Y no unicamente a los angeles y
arcangeles, sino al Dios de todos. Y si anhelas tener como espectadores a los hombres,
ni aun este deseo quedara infructuoso a su debido tiempo: mas aun, se te concedera con
mayores multitudes. Por ahora, si te haces ver, sera de diez, de veinte, de cien hombres
solamente. Pero si procuras ocultarte, en aquel dia Dios mismo te proclamara estando
presente el orbe entero.

Por otra parte, quienes ahora te vean, te condenaran como ambicioso de vanagloria;
pero alld cuando te vean coronado, no solo no te condenaran, sino que todos te
admiraran. Si pues estd la recompensa preparada y seras objeto de admiracion, con tal
de que esperes un poco de tiempo, piensa cuan gravisima necedad seria perder



juntamente ambas cosas, cuando el premio se exige de Dios, y los hombres todos en la
presencia de Dios son convocados como espectadores de tus buenas obras. Si queremos
ostentarnos, conviene ante todo ostentarnos ante el Padre: sobre todo porque el Padre es
sefor de castigos y premios.

A la verdad, aun cuando semejante vicio ninglin dafio trajera consigo, en modo alguno
convendria que quien codicia la gloria abandonara ese teatro celeste para anhelar aca el
humano teatro. ;Quién hay tan infeliz que, mientras el rey se apresura a contemplar el
cuadro de sus buenas obras, ¢l, abandonando al rey, se procure un auditorio de pobres y
mendigos? Por esto ordena no sélo que no nos demos a la ostentacion, sino que
procuremos ocultarnos. Porque es cosa distinta no tener deseos de ostentarse y
francamente buscar el ocultamiento y la sombra.

2. Sobre la oracion Y cuando oréis, no seais como los hipdcritas, que gustan de orar en
pie en las sinagogas y en las esquinas de las plazas, para ser vistos de los hombres. En
verdad os digo: ya recibieron su recompensa. Ta, cuando orares, entra en tu camara y
cerrada la puerta, ora a tu

Padre, que esta en lo secreto. También a €stos los llama hipocritas y con razon; porque
simulando que oran a Dios, estan mirando en torno a los hombres, no con el habito de
suplicantes, sino de ridiculos. Puesto que quien se prepara a suplicar, dejando a un lado
a todos los demas, solo clava la vista en aquel que puede concederle lo que pide. Si a
¢ste lo abandonas y andas alrededor dando vueltas y mirando a todas partes, saldras con
las manos vacias. Pero en verdad, ti te lo quisiste. Por eso no dijo que tales hombres
tendrian premio, sino que ya lo han recibido; es decir, lo recibirdn, pero sera de aquellos
de quienes lo anhelaban. No era eso lo que Dios queria, sino darles su propia
recompensa. Pero ellos, anhelando el premio de los hombres, no merecen recibir el de
aquel por quien nada hicieron. Considera la bondad de Dios, pues nos promete
recompensa por las mismas cosas que le pedimos. De manera que, reprendiendo a
quienes no cumplen bien con el deber de orar, una vez que por las circunstancias del
lugar y de la interior disposicion demostré que son dignos de risa en gran manera,
finalmente indica el mejor modo para hacer oracidn, diciendo: Entra en tu cdmara .

Preguntaras: entonces ;no se ha de orar en la iglesia? Si se ha de orar, pero con la
disposicion dicha. Dios en todas partes atiende a la finalidad con que se obra. Si entras
en tu camara y cierras sobre ti las puertas, pero lo haces por ostentacion, ninguna
utilidad te trae. Y observa aqui cuan estricta distincion puso al decir: Para ser visto por
los hombres. De modo que aun cuando eches llave a tus puertas, quiere El que, antes de
cerrarlas, rectifiques tu intencion y lo hagas precisamente para mejor cerrar las puertas
de tu mente. Estar libre de la vanagloria siempre es lo mas excelente, pero sobre todo
cuando oramos. Si aun libres de este vicio, todavia divagamos y andamos con la mente
de un lado para otro, entrando con semejante vicio /cudndo oiremos nosotros mismos lo
que decimos? Y si nosotros, que somos los suplicantes, no lo oimos ;co6mo rogamos a
Dios que lo escuche?

Y sin embargo, hay quienes después de tantos y tan apretados mandatos, se portan en la
oracion tan feamente, que aun cuando con el cuerpo se encuentren ocultos, con las
voces se hacen oir de todos, lanzando clamores al modo de los payasos y mostrandose
ridiculos en la postura y en la voz. ;No observas como aun en la plaza, si alguien asi se
porta y ruega con clamores, aparta de si aun a aquel a quien ruega? Pero si esta quieto y
en postura decente, sobre todo entonces atrae a quien puede socorrerlo. Oremos, pues,



no con las posturas del cuerpo ni con gritos y voces, sino con el afecto de la voluntad.
No lo hagas con ruidos estrepitosos para no alejar de nosotros a quienes os estan
vecinos, sino con plena modestia, con &nimo contrito, con lagrimas interiores.

(Es que te dueles intimamente en tu &nimo y no puedes callar?

Pero, como dije, es propio de quien de verdad se duele, orar del modo expuesto y asi
suplicar. Doliase Moisés, y asi oraba y era escuchado. Por lo cual le dijo Dios: ;Por qué
clamas a mi? También Anna alcanzd lo que pedia sin que se oyera su voz, porque su
corazon era el que clamaba. Y en cuanto a Abel, no sélo sin hablar, sino muerto ya
rogaba, y su sangre clamaba mads alto que una trompeta. Gime, pues, ti al modo de los
santos: jno te lo impido! Desgarra tu corazon , como lo ordena el profeta, y no tus
vestidos (Joel 2,13). Invoca a tu Dios de lo intimo de tu alma, pues dice: De lo profundo
clamé a ti Sefior. Saca tu voz de lo intimo de tu corazon y haz que tu oracidon sea
misteriosa y oculta.

(No has observado como en los palacios de los reyes se omite todo tumulto y por todas
partes reina un silencio absoluto? Pues ti también, como quien entra en un palacio no
terreno, sino mucho mas tremendo, como es el celeste, procede con pleno recogimiento.
Tratas con los coros de los angeles; compaiero eres de los arcangeles; cantas en union
de los serafines. Y todos estos Ordenes angélicos se presentan en plena paz, y entonan
con misterioso pavor el cantico sagrado y los himnos del Rey de todos. Unete a ellos
cuando oras e imita su comportamiento maravilloso. Porque no ruegas a hombres, sino a
Dios presente en todas partes; y que te oye aun antes de que pronuncies las palabras y
conoce los secretos de tu corazon.

Si de este modo oras, recibiras grandes mercedes. Porque dice: Tu Padre que ve en lo
escondido te recompensara publicamente. Y no dice te dara, sino te pagard. Se
constituye deudor tuyo, y por eso que haces te pagara con grandes honores. Por ser El
invisible, quiere que también tu oracion lo sea.

( San Juan Criséstomo , Homilias Comentario al Evangelio de

San Mateo Tomo II, Ed. Tradicion, 1978, Pags. 265-271)

Miércoles de Ceniza — Ciclo A

Entrada:

Nos disponemos a recorrer de nuevo el camino cuaresmal que nos conducird a las
solemnes celebraciones del misterio pascual. El ejemplo de Cristo que se inmola por
nosotros en el Calvario, nos anime a subir con paso decidido al monte de Ia
Reconciliacion con Dios.

Liturgia de la Palabra

1° Lectura: Joel 2, 12- 18



El Sefor pide la conversion de corazon de su pueblo para perdonar sus pecados.
Salmo Responsorial: 50
2° Lectura: 2 Cor. 5, 20- 6, 2

El Apostol San Pablo nos exhorta en este tiempo favorable: “dejaos reconciliar con
Dios”.

Evangelio: Mt. 6, I- 6. 16- 18

Todas nuestras obras deben ir precedidas de lo Unico necesario: la complacencia y el
agrado de Dios.

*** Imposicion de cenizas:

El ritual de la imposicion de las cenizas reaviva la conciencia de la condicion del
hombre, que despojandose del orgullo vuelve su mirada hacia Cristo que compartié la
existencia humana, hasta la muerte y muerte de cruz, para rescatarlo de la esclavitud e
integrarlo nuevamente a la dignidad de hijo de Dios.

Preces:

Hermanos, conscientes de que nuestra entrega a los demds es una respuesta a los
numerosos dones que Dios contintia haciéndonos, acudamos a nuestro Padre en
suplica confiada por toda la humanidad afligida.

A cada intencion respondemos cantando:

+ Por el Santo Padre, para que su oracion y esfuerzos constantes por la grey que le ha
sido encomendada sea enteramente docil a su Voz para entrar generosamente en este
camino cuaresmal para el aumento de la santidad de la Iglesia. Oremos.

+ Por todos los cristianos para que se reavive la conciencia de que en cada Santa Misa
se renuevan los misterios de nuestra salvacion y sepan aprovecharse de ella en esta
cuaresma para conocer mas intimamente a Jesucristo, Redentor de los hombres.
Oremos.

+ Por los pecadores, especialmente aquellos cuya vida estd mdas distante del
arrepentimiento y la esperanza, para que comprendan que el Salvador del mundo ha
venido en carne para curar sus heridas, compartir sus dolores y transformar sus
angustias. Oremos.

+ Por nuestra Patria, que todos comprendan que Dios permite que haya condiciones de
necesidad para que, ayudando a los demas, aprendamos a liberarnos de nuestro egoismo
y a vivir el auténtico amor evangélico. Oremos.

Recibe, Padre lleno de amor, nuestra suplica confiada y ya que has querido perdonar
nuestras culpas haciéndonos hijos tuyos en tu Hijo Jesucristo, concédenos alcanzar



la plena configuracion con El, que vive y reina contigo por los siglos de los siglos.

Liturgia Eucaristica
Ofertorio: Nos unimos a Cristo haciendo de nuestras vidas una oblacién continua.

- Ofrecemos alimentos para los mas necesitados como simbolo de nuestros deseos de
vivir esta Cuaresma en el ayuno, la limosna y el amor a los demas.

- Ofrecemos el pan y el vino, y el deseo de vivir del Sacrificio de Cristo para salud de
nuestras almas.

Comunion:

Recibamos a Jestis Sacramentado con el deseo ferviente de abandonar todo lo que nos
separa de EL

Salida:

La Sefiora de los Dolores nos ayude a abrir las puertas de nuestra alma al
arrepentimiento y a la conversion, y asi entre Aquel que en la Cruz nos abri6 las puertas
del reino de Dios.

(Gentileza del Monasterio “Santa Teresa de los Andes” (SSVM) _ San Rafael
Argentina)



