
 

Bautismo del Señor (A)​
 

-------------- Texto Litúrgico ---------------- 

PRIMERA LECTURA 

Este es mi servidor en quien se complace mi alma 

Lectura del libro del profeta Isaías 42, 1-4. 6-7 

Así habla el Señor:​
Este es mi Servidor, a quien yo sostengo,​
mi elegido, en quien se complace mi alma.​
Yo he puesto mi espíritu sobre él​
para que lleve el derecho a las naciones.​
Él no gritará, no levantará la voz​
ni la hará resonar por las calles.​
No romperá la caña quebrada​
ni apagará la mecha que arde débilmente.​
Expondrá el derecho con fidelidad;​
no desfallecerá ni se desalentará​
hasta implantar el derecho en la tierra,​
y las costas lejanas esperarán su Ley.​
​
Yo, el Señor, te llamé en la justicia,​
te sostuve de la mano, te formé​
y te destiné a ser la alianza del pueblo,​
la luz de las naciones,​
para abrir los ojos de los ciegos,​
para hacer salir de la prisión a los cautivos​
y de la cárcel a los que habitan en las tinieblas.​
​
Palabra de Dios.​
​
​
Salmo Responsorial 28, 1a. 2-3ac. 4. 3b. 9b-10​
​
R. El Señor bendice a su pueblo con la paz.​
​
¡Aclamen al Señor, hijos de Dios!​
¡Aclamen la gloria del nombre del Señor​
adórenlo al manifestarse su santidad!​
El Señor bendice a su pueblo con la paz. R.​
​
¡La voz del Señor sobre las aguas!​
el Señor está sobre las aguas torrenciales.​
¡La voz del Señor es potente,​
la voz del Señor es majestuosa! R.​
​
El Dios de la gloria hace oír su trueno:​
En su Templo, todos dicen: «¡Gloria!»​



 

El Señor tiene su trono sobre las aguas celestiales,​
el Señor se sienta en su trono de Rey eterno. R. 

 

SEGUNDA LECTURA 

Dios lo ungió con el Espíritu Santo 

Lectura de los Hechos de los Apóstoles 10, 34-38 

Pedro, tomando la palabra, dijo: 

«Verdaderamente, comprendo que Dios no hace acepción de personas, y que en 
cualquier nación, todo el que lo teme y practica la justicia es agradable a Él. 

Él envió su Palabra al pueblo de Israel, anunciándoles la Buena Noticia de la paz por 
medio de Jesucristo, que es el Señor de todos. 

Ustedes ya saben qué ha ocurrido en toda Judea, comenzando por Galilea, después del 
bautismo que predicaba Juan: cómo Dios ungió a Jesús de Nazaret con el Espíritu 
Santo, llenándolo de poder. El pasó haciendo el bien y curando a todos los que habían 
caído en poder del demonio, porque Dios estaba con Él.» 

Palabra de Dios. 

 

ALELUIA Cf. Mc 9, 7 

​
Aleluia.​
​
Los cielos se abrieron y se oyó la voz del Padre:​
Este es mi Hijo muy querido, escúchenlo. 

Aleluia. 

​
EVANGELIO 

Apenas fue bautizado Jesús​
vio el Espíritu de Dios descender sobre Él 

​
Evangelio de nuestro Señor Jesucristo según san Mateo 3, 13-17 

Jesús fue desde Galilea hasta el Jordán y se presentó a Juan para ser bautizado por él. 
Juan se resistía, diciéndole: «Soy yo el que tiene necesidad de ser bautizado por ti, ¡y 
eres tú el que viene a mi encuentro!» 

Pero Jesús le respondió: «Ahora déjame hacer esto, porque conviene que así cumplamos 
todo lo que es justo». Y Juan se lo permitió. 



 

Apenas fue bautizado, Jesús salió del agua. En ese momento se abrieron los cielos, y vio 
al Espíritu de Dios descender como una paloma y dirigirse hacia Él. Y se oyó una voz 
del cielo que decía: «Este es mi Hijo muy querido, en quien tengo puesta toda mi 
predilección». 

Palabra del Señor. 

-------------- Exégesis ---------------- 

P. José María Solé – Roma, CFM 

​
Bautismo del Señor 

​
Isaías 42, 1-4. 6. 7: 

Leemos en la Liturgia de hoy el primer canto del Poema del «Siervo de Yahvé». De 
entre todas las profecías del A. T., es la de mayor densidad teológica y la que más eco 
alcanza en los escritos del N. T. 

— En este canto se nos hace la presentación del Mesías como «Siervo» y como 
«Elegido» de Dios. Elegido y Siervo, en la Biblia, se corresponden e implican (Is 24, 
15; 2 Sam 7, 5). Con maravillosa inspiración esta profecía nos prepara la economía del 
«Elegido» por antonomasia, «Siervo» por antonomasia: el Mesías. 

— El Mesías es el «Siervo». Su misión: un «Servicio» muy duro y cruento: obedece a 
un plan salvador de Dios. Plan que se realizará no según módulos humanos de poderío y 
de fuerza, sino con el servicio supremo del Mesías, en humildad, anonadamiento, dolor 
y muerte. Jesús se aplica la profecía del Siervo cuando dice de Sí mismo: «El Hijo del 
hombre no ha venido a ser servido, sino a servir, y a dar su vida como rescate por 
todos» (Mc 10, 45). 

— El Profeta presenta al Mesías: 

Como «Siervo» y «Elegido'« (v 1); como repleto de Espíritu Santo, y con misión de 
Doctor espiritual de todas las naciones (v 2); como poseedor de un don espiritual de 
penetrar en las almas directamente, sin voces ni griterío exterior (v 2); como Profeta 
manso y humilde (v 3); como Enviado fiel y valiente que no desmaya ni vacila en la 
misión que tiene de Dios encomendada (v 4); Dios, que le ha dado la misión de 
salvamos, le tiene asido de la mano (v 6); si misión es: «ser Alianza del Pueblo (Israel) 
y Luz de las naciones; iluminar a todos los ciegos y liberar a todos los esclavos» (vv 
6-7). Es claro que todo se refiere a la Persona y Obra de Cristo. Y los Evangelistas y los 
Escritores inspirados del N. T. nos lo certifican reiteradamente.​
 

Hechos de los apóstoles 10, 34-38: 

Es un resumen de un sermón de San Pedro en el momento que abre las puertas de la 
Iglesia al primer gentil: Cornelio. Momento, por tanto, trascendental en la Historia 
Salvífica: 



 

— La Era Mesiánica acaba con la vieja discriminación entre judíos y gentiles. El Mesías 
ha sido enviado como Luz de las naciones, Libertador de todos los esclavos del pecado, 
Señor de todos. 

— Los vv 37-38 son una clara alusión al Mesías Siervo de Yahvé de Isaías: cuanto dijo 
el Profeta se ha cumplido en Jesús: «Ungido de Espíritu San to» (Is 42, 2); «Elegido y 
Muy amado» (Is 42, 1); «Maestro manso y humilde» (Is 42, 3); «Pasó haciendo el 
bien»: «Libertador y Redentor de todos los oprimidos» (Is 42, 7). 

— San Pedro nos concreta cuál sea la esclavitud de que nos libera Cristo: la del pecado: 
«Curando a los oprimidos por el Diablo» (y 38). Es evidente que todas las opresiones 
son obra diabólica. Y toda auténtica libertad es don que debemos al «Siervo Redentor»: 
el que nos ha liberado de todas las servidumbres: del Maligno, de la Muerte, del Pecado; 
esta liberación se actualiza en nosotros por el sacramento eucarístico; a la vez, la gracia 
salvífica que nos da es en nosotros unción profética: luz y vigor, dinamismo y amor.​
 

Mateo 3, 13-17: 

En el Bautismo de Jesús en el Jordán y los prodigios celestes que lo acompañan, ven los 
Evangelistas el inicio de la carrera Mesiánica de Jesús; y sobre todo cómo la función 
Mesiánica de Jesús se orienta en la línea de las profecías del «Siervo de Yahvé»: 

— Muy sorprendente es que Jesús se presente entre la turba de pecadores a recibir el 
Bautismo de Juan, Bautismo para pecadores. Es aquel misterio de solidaridad por el que 
Jesús ha tomado nuestra naturaleza: «en carne semejante a la carne de pecado y víctima 
por el pecado» (Rom 8, 3). Y así es el «Cordero de Dios que lleva sobre Sí el pecado del 
mundo» (In 1, 29), es decir: «El Siervo de Yahvé que lleva sobre Sí nuestras miserias; 
tratado como impío por nuestros crímenes, aplastado por nuestras iniquidades; el 
castigo de nuestra salvación recae sobre Él; y por sus heridas somos curados» (Is 53, 5). 

— Los prodigios que luego ocurren son el sello visible, la confirmación sensible y 
milagrosa de la grandeza, y de la misión y función mesiánica de Jesús. Se abren los 
cielos, es decir, Dios hace una teofanía o revelación. El Espíritu Santo, en signo sensible 
(Paloma), desciende y reposa sobre Jesús. Significa que Jesús-Mesías queda ungido y 
repleto de Espíritu Santo para su función y misión de Doctor y Redentor (Is 61, 1). Su 
misión es henchir de Espíritu Santo la nueva creación de Dios; formar la nueva familia 
de los hijos de Dios. 

— La voz celeste que le proclama: «Tú eres mi Hijo, el Amado, el Predilecto», nos 
indica cómo las profecías que nos prometían el «Siervo-Elegido-Redentor», todas 
convergen en Jesús. En Él se cumplen. San Mateo es el Evangelista siempre interesado 
por hacernos ver cómo en Jesús se «cumple» todo el A.T. Y con ello no sólo intenta 
decirnos que todas las profecías, promesas y esperanzas se han ya «cumplido», sino 
que, más aún: Se han «plenificado»; es decir, han alcanzado una plenitud tal -que supera 
cuanto los mismos profetas y los hombres todos pudieran imaginar ni desear. Aquí 
tenemos un ejemplo: El «Siervo»-Redentor de las profecías es el «Hijo muy Amado», el 
Unigénito de Dios. La voz del Jordán (17), la del Tabor (17, 5) y, sobre todo, la gloria 
de la Resurrección y la Luz de Pentecostés- nos iluminan las profecías del «Siervo de 
Yahvé». 



 

— Los prodigios del Jordán- son la epifanía de la misión y función redentora y 
salvadora de Jesús:  

«Hoy Cristo se hunde en las aguas del Jordán para lavar los pecados del mundo. 

Juan lo anuncia: "Ved el Cordero de Dios, el que carga el pecado del mundo." 

Hoy el Espíritu Santo sobrenada las aguas del Jordán en forma de paloma. Quiere 
significar que al modo que aquella paloma anunció a Noé el término del diluvio, así ésta 
indica el final del perpetuo naufragio del mundo» (Pedro Crisólogo: P.L. 52, 620). 

El agua, en virtud de la sangre del Redentor, puede ser ya sacramento de purificación de 
los pecados. 

Y los que éramos náufragos y pecadores, redimidos ya por Cristo, nos convertimos en 
templos del Espíritu Santo. 

-------------- Comentario teológico ---------------- 

Benedicto XVI​
 

EL BAUTISMO DE JESÚS​
 

La vida pública de Jesús comienza con su bautismo en el Jordán por Juan el Bautista. 
Mientras Mateo fecha este acontecimiento sólo con una fórmula convencional —«en 
aquellos días»—, Lucas lo enmarca intencionalmente en el gran contexto de la historia 
universal, permitiendo así una datación bien precisa. 

(…) 

En los relatos de la infancia, Lucas ya había dado dos datos temporales importantes. 
Sobre el comienzo de la vida del Bautista nos dice que habría que datarlo «en tiempos 
de Herodes, rey de Judea» (1, 5). Mientras que el dato temporal sobre el Bautista queda 
así dentro de la historia judía, el relato de la infancia de Jesús comienza con las 
palabras: «Por entonces salió un decreto del emperador Augusto.» (2,1). Aparece como 
trasfondo, pues, la gran historia universal representada por el imperio romano. 

Este hilo conductor lo retoma Lucas en la introducción a la historia del Bautista, en el 
comienzo de la vida pública de Jesús. Nos dice en tono solemne y con precisión: «El 
año quince del reinado del emperador Tiberio, siendo Poncio Pilato gobernador de 
Judea, Herodes virrey de Galilea, su hermano Felipe virrey de Iturea y Traconítide, y 
Lisanio virrey de Abilene, bajo el sumo sacerdocio de Anas y Caifas...»(3, ls). Con la 
mención del emperador romano se indica de nuevo la colocación temporal de Jesús en 
la historia universal: no hay que ver la aparición pública de Jesús como un mítico antes 
o después, que puede significar al mismo tiempo siempre y nunca; es un acontecimiento 
histórico que se puede datar con toda la seriedad de la historia humana ocurrida 
realmente; con su unicidad, cuya contemporaneidad con todos los tiempos es diferente a 
la intemporalidad del mito. 



 

No se trata sin embargo sólo de la datación: el emperador y Jesús representan dos 
órdenes diferentes de la realidad, que no tienen por qué excluirse mutuamente, pero 
cuya confrontación comporta la amenaza de un conflicto que afecta a las cuestiones 
fundamentales de la humanidad y de la existencia humana. «Lo que es del César, 
pagádselo al César, y lo que es de Dios, a Dios» (Mc 12,17), dirá más tarde Jesús, 
expresando así la compatibilidad esencial de ambas esferas. Pero si el imperio se 
considera a sí mismo divino, como se da a entender cuando Augusto se presenta a sí 
mismo como portador de la paz mundial y salvador de la humanidad, entonces el 
cristiano debe «obedecer antes a Dios que a los hombres» (Hch 5, 29); en ese caso, los 
cristianos se convierten en «mártires», en testigos del Cristo que ha muerto bajo el 
reinado de Poncio Pilato en la cruz como «el testigo fiel» (Ap 1,5). Con la mención del 
nombre de Poncio Pilato se proyecta ya desde el inicio de la actividad de Jesús la 
sombra de la cruz. La cruz se anuncia también en los nombres de Herodes, Anas y 
Caifas. 

Pero, al poner al emperador y a los príncipes entre los que se dividía la Tierra Santa 
unos junto a otros, se manifiesta algo más. Todos estos principados dependen de la 
Roma pagana. El reino de David se ha derrumbado, su «casa» ha caído (cf. Am 9, lis); 
el descendiente, que según la Ley es el padre de Jesús, es un artesano de la provincia de 
Galilea, poblada predominantemente por paganos. Una vez más, Israel vive en la 
oscuridad de Dios, las promesas hechas a Abraham y David parecen sumidas en el 
silencio de Dios. Una vez más puede oírse el lamento: ya no tenemos un profeta, parece 
que Dios ha abandonado a su pueblo. Pero precisamente por eso el país bullía de 
inquietudes. 

(…) 

La aparición del Bautista llevaba consigo algo totalmente nuevo. El bautismo al que 
invita se distingue de las acostumbradas abluciones religiosas. No es repetible y debe 
ser la consumación concreta de un cambio que determina de modo nuevo y para siempre 
toda la vida. Está vinculado a un llamamiento ardiente a una nueva forma de pensar y 
actuar, está vinculado sobre todo al anuncio del juicio de Dios y al anuncio de alguien 
más Grande que ha de venir después de Juan. El cuarto Evangelio nos dice que el 
Bautista «no conocía» a ese más Grande a quien quería preparar el camino (cf. Jn 1, 
30-33). Pero sabe que ha sido enviado para preparar el camino a ese misterioso Otro, 
sabe que toda su misión está orientada a Él. 

En los cuatro Evangelios se describe esa misión con un pasaje de Isaías: «Una voz 
clama en el desierto: " ¡Preparad el camino al Señor! ¡Allanadle los caminos!"» (Is 40, 
3). Marcos añade una frase compuesta de Malaquías 3, 1 y Éxodo 23, 20 que, en otro 
contexto, encontramos también en Mateo (11, 10) y en Lucas (1, 76; 7, 27): «Yo envío a 
mi mensajero delante de ti para que te prepare el camino» (Mc 1,2). Todos estos textos 
del Antiguo Testamento hablan de la intervención salvadora de Dios, que sale de lo 
inescrutable para juzgar y salvar; a Él hay que abrirle la puerta, prepararle el camino. 
Con la predicación del Bautista se hicieron realidad todas estas antiguas palabras de 
esperanza: se anunciaba algo realmente grande. 

Podemos imaginar la extraordinaria impresión que tuvo que causar la figura y el 
mensaje del Bautista en la efervescente atmósfera de aquel momento de la historia de 
Jerusalén. Por fin había de nuevo un profeta cuya vida también le acreditaba como tal. 
Por fin se anunciaba de nuevo la acción de Dios en la historia. Juan bautiza con agua, 



 

pero el más Grande, Aquel que bautizará con el Espíritu Santo y con el fuego, está al 
llegar. Por eso, no hay que ver las palabras de san Marcos como una exageración: 
«Acudía la gente de Judea y de Jerusalén, confesaban sus pecados y él los bautizaba en 
el Jordán» (1,5). El bautismo de Juan incluye la confesión: el reconocimiento de los 
pecados. El judaísmo de aquellos tiempos conocía confesiones genéricas y formales, 
pero también el reconocimiento personal de los pecados, en el que se debían enumerar 
las diversas acciones pecaminosas (Gnilka I, p. 68). Se trata realmente de superar la 
existencia pecaminosa llevada hasta entonces, de empezar una vida nueva, diferente. 
Esto se simboliza en las diversas fases del bautismo. Por un lado, en la inmersión se 
simboliza la muerte y hace pensar en el diluvio que destruye y aniquila. En el 
pensamiento antiguo el océano se veía como la amenaza continua del cosmos, de la 
tierra; las aguas primordiales que podían sumergir toda vida. En la inmersión, también 
el río podía representar este simbolismo. Pero, al ser agua que fluye, es sobre todo 
símbolo de vida: los grandes ríos —Nilo, Eufrates, Tigris— son los grandes 
dispensadores de vida. También el Jordán es fuente de vida para su tierra, hasta hoy. Se 
trata de una purificación, de una liberación de la suciedad del pasado que pesa sobre la 
vida y la adultera, y de un nuevo comienzo, es decir, de muerte y resurrección, de 
reiniciar la vida desde el principio y de un modo nuevo. Se podría decir que se trata de 
un renacer. Todo esto se desarrollará expresamente sólo en la teología bautismal 
cristiana, pero está ya incoado en la inmersión en el Jordán y en el salir después de las 
aguas. 

Toda Judea y Jerusalén acudía para bautizarse, como acabamos de escuchar. Pero ahora 
hay algo nuevo: «Por entonces llegó Jesús desde Nazaret de Galilea a que Juan lo 
bautizara en el Jordán» (Mc 1, 9). Hasta entonces, no se había hablado de peregrinos 
venidos de Galilea; todo parecía restringirse al territorio judío. Pero lo realmente nuevo 
no es que Jesús venga de otra zona geográfica, de lejos, por así decirlo. Lo realmente 
nuevo es que Él —Jesús— quiere ser bautizado, que se mezcla entre la multitud gris de 
los pecadores que esperan a orillas del Jordán. El bautismo comportaba la confesión de 
las culpas (ya lo hemos oído). Era realmente un reconocimiento de los pecados y el 
propósito de poner fin a una vida anterior malgastada para recibir una nueva. ¿Podía 
hacerlo Jesús? ¿Cómo podía reconocer sus pecados? ¿Cómo podía desprenderse de su 
vida anterior para entrar en otra vida nueva? Los cristianos tuvieron que plantearse estas 
cuestiones. La discusión entre el Bautista y Jesús, de la que nos habla Mateo, expresa 
también la pregunta que él hace a Jesús: «Soy yo el que necesito que me bautices, ¿y tú 
acudes a mí?» (3, 14). Mateo nos cuenta además: «Jesús le contestó: "Déjalo ahora. Está 
bien que cumplamos así toda justicia. Entonces Juan lo permitió» (3, 15). 

No es fácil llegar a descifrar el sentido de esta enigmática respuesta. En cualquier caso, 
la palabra árti —por ahora— encierra una cierta reserva: en una determinada situación 
provisional vale una determinada forma de actuación. Para interpretar la respuesta de 
Jesús, resulta decisivo el sentido que se dé a la palabra «justicia»: debe cumplirse toda 
«justicia». En el mundo en que vive Jesús, «justicia» es la respuesta del hombre a la 
Torá, la aceptación plena de la voluntad de Dios, la aceptación del «yugo del Reino de 
Dios», según la formulación judía. El bautismo de Juan no está previsto en la Torá, pero 
Jesús, con su respuesta, lo reconoce como expresión de un sí incondicional a la voluntad 
de Dios, como obediente aceptación de su yugo. 

Puesto que este bautismo comporta un reconocimiento de la culpa y una petición de 
perdón para poder empezar de nuevo, este sí a la plena voluntad de Dios encierra 
también, en un mundo marcado por el pecado, una expresión de solidaridad con los 



 

hombres, que se han hecho culpables, pero que tienden a la justicia. Sólo a partir de la 
cruz y la resurrección se clarifica todo el significado de este acontecimiento. Al entrar 
en el agua, los bautizandos reconocen sus pecados y tratan de liberarse del peso de sus 
culpas. ¿Qué hizo Jesús? Lucas, que en todo su Evangelio presta una viva atención a la 
oración de Jesús, y lo presenta constantemente como Aquel que ora —en diálogo con el 
Padre—, nos dice que Jesús recibió el bautismo mientras oraba (cf. 3, 21). A partir de la 
cruz y la resurrección se hizo claro para los cristianos lo que había ocurrido: Jesús había 
cargado con la culpa de toda la humanidad; entró con ella en el Jordán. Inicia su vida 
pública tomando el puesto de los pecadores. La inicia con la anticipación de la cruz. Es, 
por así decirlo, el verdadero Jonás que dijo a los marineros: «Tomadme y lanzadme al 
mar» (cf. Jon 1, 12). El significado pleno del bautismo de Jesús, que comporta cumplir 
«toda justicia», se manifiesta sólo en la cruz: el bautismo es la aceptación de la muerte 
por los pecados de la humanidad, y la voz del cielo —«Este es mi Hijo amado» (Mc 
3,17)— es una referencia anticipada a la resurrección. Así se entiende también por qué 
en las palabras de Jesús el término bautismo designa su muerte (cf. Mc 10, 38; Lc 12, 
50). 

Sólo a partir de aquí se puede entender el bautismo cristiano. La anticipación de la 
muerte en la cruz que tiene lugar en el bautismo de Jesús, y la anticipación de la 
resurrección, anunciada en la voz del cielo, se han hecho ahora realidad. Así, el 
bautismo con agua de Juan recibe su pleno significado del bautismo de vida y de muerte 
de Jesús. Aceptar la invitación al bautismo significa ahora trasladarse al lugar del 
bautismo de Jesús y, así, recibir en su identificación con nosotros nuestra identificación 
con Él. El punto de su anticipación de la muerte es ahora para nosotros el punto de 
nuestra anticipación de la resurrección con Él. En su teología del bautismo (cf. Rm 6), 
Pablo ha desarrollado esta conexión interna sin hablar expresamente del bautismo de 
Jesús en el Jordán. 

Mediante su liturgia y teología del icono, la Iglesia oriental ha desarrollado y 
profundizado esta forma de entender el bautismo de Jesús. Ve una profunda relación 
entre el contenido de la fiesta de la Epifanía (proclamación de la filiación divina por la 
voz del cielo; en Oriente, la Epifanía es el día del bautismo) y la Pascua. En las palabras 
de Jesús a Juan: «Está bien que cumplamos así toda justicia» (Mt 3, 15), ve una 
anticipación de las palabras pronunciadas en Getsemaní: «Padre. .. no se haga mi 
voluntad, sino la tuya» (Mt 26,39); los cantos litúrgicos del 3 de enero corresponden a 
los del Miércoles Santo, los del 4 de enero a los del Jueves Santo, los del 5 de enero a 
los del Viernes Santo y el Sábado Santo. 

La iconografía recoge estos paralelismos. El icono del bautismo de Jesús muestra el 
agua como un sepulcro líquido que tiene la forma de una cueva oscura, que a su vez es 
la representación iconográfica del Hades, el inframundo, el infierno. El descenso de 
Jesús a este sepulcro líquido, a este infierno que le envuelve por completo, es la 
representación del descenso al infierno: «Sumergido en el agua, ha vencido al 
poderoso» (cf. Lc 11, 22), dice Cirilo de Jerusalén. Juan Crisóstomo escribe: «La 
entrada y la salida del agua son representación del descenso al infierno y de la 
resurrección». Los troparios de la liturgia bizantina añaden otro aspecto simbólico más: 
«El Jordán se retiró ante el manto de Elíseo, las aguas se dividieron y se abrió un 
camino seco como imagen auténtica del bautismo, por el que avanzamos por el camino 
de la vida» (Evdokimov, p. 246). 



 

El bautismo de Jesús se entiende así como compendio de toda la historia, en el que se 
retoma el pasado y se anticipa el futuro: el ingreso en los pecados de los demás es el 
descenso al «infierno», no sólo como espectador, como ocurre en Dante, sino 
con-padeciendo y, con un sufrimiento transformador, convirtiendo los infiernos, 
abriendo y derribando las puertas del abismo. Es el descenso a la casa del mal, la lucha 
con el poderoso que tiene prisionero al hombre (y ¡ cómo es cierto que todos somos 
prisioneros de los poderes sin nombre que nos manipulan!). Este poderoso, invencible 
con las meras fuerzas de la historia universal, es vencido y subyugado por el más 
poderoso que, siendo de la misma naturaleza de Dios, puede asumir toda la culpa del 
mundo sufriéndola hasta el fondo, sin dejar nada al descender en la identidad de quienes 
han caído. Esta lucha es la «vuelta» del ser, que produce una nueva calidad del ser, 
prepara un nuevo cielo y una nueva tierra. El sacramento —el Bautismo— aparece así 
como una participación en la lucha transformadora del mundo emprendida por Jesús en 
el cambio de vida que se ha producido en su descenso y ascenso. 

Con esta interpretación y asimilación eclesial del bautismo de Jesús, ¿nos hemos alejado 
demasiado de la Biblia? Conviene escuchar en este contexto el cuarto Evangelio, según 
el cual Juan el Bautista, al ver a Jesús, pronunció estas palabras: «Éste es el Cordero de 
Dios, que quita el pecado del mundo» (1, 29). Mucho se ha hablado sobre estas 
palabras, que en la liturgia romana se pronuncian antes de comulgar. ¿Qué significa 
«cordero de Dios»? ¿Cómo es que se denomina a Jesús «cordero» y cómo quita este 
«cordero» los pecados del mundo, los vence hasta dejarlos sin sustancia ni realidad? 

Joachim Jeremías ha aportado elementos decisivos para entender correctamente esta 
palabra y poder considerarla —también desde el punto de vista histórico— como 
verdadera palabra del Bautista. En primer lugar, se puede reconocer en ella dos 
alusiones veterotestamentarias. El canto del siervo de Dios en Isaías 53,7 compara al 
siervo que sufre con un cordero al que se lleva al matadero: «Como oveja ante el 
esquilador, enmudecía y no abría la boca». Más importante aún es que Jesús fue 
crucificado durante una fiesta de Pascua y debía aparecer por tanto como el verdadero 
cordero pascual, en el que se cumplía lo que había significado el cordero pascual en la 
salida de Egipto: liberación de la tiranía mortal de Egipto y vía libre para el éxodo, el 
camino hacia la libertad de la promesa. A partir de la Pascua, el simbolismo del cordero 
ha sido fundamental para entender a Cristo. Lo encontramos en Pablo (cf. 1 Co 5, 7), en 
Juan (cf. 19, 36), en la Primera Carta de Pedro (cf. 1,19) y en el Apocalipsis (cf. por 
ejemplo, 5,6). 

Jeremías llama también la atención sobre el hecho de que la palabra hebrea talja 
significa tanto «cordero» como «mozo», «siervo» (ThWNT I 343). Así, las palabras del 
Bautista pueden haber hecho referencia ante todo al siervo de Dios que, con sus 
penitencias vicarias, «carga» con los pecados del mundo; pero en ellas también se le 
podría reconocer como el verdadero cordero pascual, que con su expiación borra los 
pecados del mundo. «Paciente como un cordero ofrecido en sacrificio, el Salvador se ha 
encaminado hacia la muerte por nosotros en la cruz; con la fuerza expiatoria de su 
muerte inocente ha borrado la culpa de toda la humanidad» (ThWNT 1343s). Si en las 
penurias de la opresión egipcia la sangre del cordero pascual había sido decisiva para la 
liberación de Israel, Él, el Hijo que se ha hecho siervo —el pastor que se ha convertido 
en cordero— se ha hecho garantía ya no sólo para Israel, sino para la liberación del 
«mundo», para toda la humanidad. 



 

Con ello se introduce el gran tema de la universalidad de la misión de Jesús. Israel no 
existe sólo para sí mismo: su elección es el camino por el que Dios quiere llegar a todos. 
Encontraremos repetidamente el tema de la universalidad como verdadero centro de la 
misión de Jesús. Aparece ya al comienzo del camino de Jesús, en el cuarto Evangelio, 
con la frase del cordero de Dios que quita el pecado del mundo. 

La expresión «cordero de Dios» interpreta, si podemos decirlo así, la teología de la cruz 
que hay en el bautismo de Jesús, de su descenso a las profundidades de la muerte. Los 
cuatro Evangelios indican, aunque de formas diversas, que al salir Jesús de las aguas el 
cielo se «rasgó» (Mc), se «abrió» (Mt y Lc), que el espíritu bajó sobre Él «como una 
paloma» y que se oyó una voz del cielo que, según Marcos y Lucas, se dirige a Jesús: 
«Tú eres...», y según Mateo, dijo de él: «Éste es mi hijo, el amado, mi predilecto» (3, 
17). La imagen de la paloma puede recordar al Espíritu que aleteaba sobre las aguas del 
que habla el relato de la creación (cf. Gn 1, 2); mediante la partícula «como» (como una 
paloma) ésta funciona como «imagen de lo que en sustancia no se puede describir.» 
(Gnilka, I, p. 78). Por lo que se refiere a la «voz», la volveremos a encontrar con 
ocasión de la transfiguración de Jesús, cuando se añade sin embargo el imperativo: 
«Escuchadle». En su momento trataré sobre el significado de estas palabras con más 
detalle. 

Aquí deseo sólo subrayar brevemente tres aspectos. En primer lugar, la imagen del cielo 
que se abre: sobre Jesús el cielo está abierto. Su comunión con la voluntad del Padre, la 
«toda justicia» que cumple, abre el cielo, que por su propia esencia es precisamente allí 
donde se cumple la voluntad de Dios. A ello se añade la proclamación por parte de 
Dios, el Padre, de la misión de Cristo, pero que no supone un hacer, sino su ser: Él es el 
Hijo predilecto, sobre el cual descansa el beneplácito de Dios. Finalmente, quisiera 
señalar que aquí encontramos, junto con el Hijo, también al Padre y al Espíritu Santo: se 
preanuncia el misterio del Dios trino, que naturalmente sólo se puede manifestar en 
profundidad en el transcurso del camino completo de Jesús. En este sentido, se perfila 
un arco que enlaza este comienzo del camino de Jesús con las palabras con las que el 
Resucitado enviará a sus discípulos a recorrer el «mundo»: «Id y haced discípulos de 
todos los pueblos, bautizándolos en el nombre del Padre, y del Hijo, y del Espíritu 
Santo» (Mt 28, 19). El bautismo que desde entonces administran los discípulos de Jesús 
es el ingreso en el bautismo de Jesús, el ingreso en la realidad que El ha anticipado con 
su bautismo. Así se llega a ser cristiano. 

Una amplia corriente de la teología liberal ha interpretado el bautismo de Jesús como 
una experiencia vocacional: Jesús, que hasta entonces había llevado una vida del todo 
normal en la provincia de Galilea, habría tenido una experiencia estremecedora; en ella 
habría tomado conciencia de una relación especial con Dios y de su misión religiosa, 
conciencia madurada sobre la base de las expectativas entonces reinantes en Israel, a las 
que Juan había dado una nueva forma, y a causa también de la conmoción personal 
provocada en El por el acontecimiento del bautismo. Pero nada de esto se encuentra en 
los textos. Por mucha erudición con que se quiera presentar esta tesis, corresponde más 
al género de las novelas sobre Jesús que a la verdadera interpretación de los textos. 
Éstos no nos permiten mirar la intimidad de Jesús. Él está por encima de nuestras 
psicologías (Romano Guardini). Pero nos dejan apreciar en qué relación está Jesús con 
«Moisés y los Profetas»; nos dejan conocer la íntima unidad de su camino desde el 
primer momento de su vida hasta la cruz y la resurrección. Jesús no aparece como un 
hombre genial con sus emociones, sus fracasos y sus éxitos, con lo que, como personaje 
de una época pasada, quedaría a una distancia insalvable de nosotros. Se presenta ante 



 

nosotros más bien como «el Hijo predilecto», que si por un lado es totalmente Otro, 
precisamente por ello puede ser contemporáneo de todos nosotros, «más interior en cada 
uno de nosotros que lo más íntimo nuestro» (cf. San Agustín, Confesiones, III, 6,11). 

​
(Ratzinger, J. – Benedicto XVI, Jesús de Nazaret, Tomo I, Ed. Planeta, 2007, Santiago 

de Chile, p. 31-47) 

 -------------- Aplicación ---------------- 

Benedicto XVI 

FIESTA DEL BAUTISMO DEL SEÑOR​
SANTA MISA Y BAUTISMO DE LOS NIÑOS​

HOMILÍA DEL SANTO PADRE BENEDICTO XVI 

​
Capilla Sixtina, Domingo 11 de enero de 2009 

Queridos hermanos y hermanas:  

Las palabras que el evangelista san Marcos menciona al inicio de su evangelio: "Tú eres 
mi Hijo amado, en ti me complazco" (Mc 1, 11), nos introducen en el corazón de la 
fiesta de hoy del Bautismo del Señor, con la que se concluye el tiempo de Navidad. El 
ciclo de las solemnidades navideñas nos permite meditar en el nacimiento de Jesús 
anunciado por los ángeles, envueltos en el esplendor luminoso de Dios. El tiempo 
navideño nos habla de la estrella que guía a los Magos de Oriente hasta la casa de 
Belén, y nos invita a mirar al cielo que se abre sobre el Jordán, mientras resuena la voz 
de Dios. Son signos a través de los cuales el Señor no se cansa de repetirnos: "Sí, estoy 
aquí. Os conozco. Os amo. Hay un camino que desde mí va hasta vosotros. Hay un 
camino que desde vosotros sube hacia mí". El Creador, para poder dejarse ver y tocar, 
asumió en Jesús las dimensiones de un niño, de un ser humano como nosotros. Al 
mismo tiempo, Dios, al hacerse pequeño, hizo resplandecer la luz de su grandeza, 
porque, precisamente abajándose hasta la impotencia inerme del amor, demuestra cuál 
es la verdadera grandeza, más aún, qué quiere decir ser Dios.  

El significado de la Navidad, y más en general el sentido del año litúrgico, es 
precisamente el de acercarnos a estos signos divinos, para reconocerlos presentes en los 
acontecimientos de todos los días, a fin de que nuestro corazón se abra al amor de Dios. 
Y si la Navidad y la Epifanía sirven sobre todo para hacernos capaces de ver, para 
abrirnos los ojos y el corazón al misterio de un Dios que viene a estar con nosotros, la 
fiesta del Bautismo de Jesús nos introduce, podríamos decir, en la cotidianidad de una 
relación personal con él. En efecto, Jesús se ha unido a nosotros, mediante la inmersión 
en las aguas del Jordán. El Bautismo es, por decirlo así, el puente que Jesús ha 
construido entre él y nosotros, el camino por el que se hace accesible a nosotros; es el 
arco iris divino sobre nuestra vida, la promesa del gran sí de Dios, la puerta de la 
esperanza y, al mismo tiempo, la señal que nos indica el camino por recorrer de modo 
activo y gozoso para encontrarlo y sentirnos amados por él.  

Queridos amigos, estoy verdaderamente feliz porque también este año, en este día de 
fiesta, tengo la oportunidad de bautizar a algunos niños. Sobre ellos se posa hoy la 



 

"complacencia" de Dios. Desde que el Hijo unigénito del Padre se hizo bautizar, el cielo 
realmente se abrió y sigue abriéndose, y podemos encomendar toda nueva vida que nace 
en manos de Aquel que es más poderoso que los poderes ocultos del mal. En efecto, 
esto es lo que implica el Bautismo: restituimos a Dios lo que de él ha venido. El niño no 
es propiedad de los padres, sino que el Creador lo confía a su responsabilidad, 
libremente y de modo siempre nuevo, para que ellos le ayuden a ser un hijo libre de 
Dios. Sólo si los padres maduran esta certeza lograrán encontrar el equilibrio justo entre 
la pretensión de poder disponer de sus hijos como si fueran una posesión privada, 
plasmándolos según sus propias ideas y deseos, y la actitud libertaria que se expresa 
dejándolos crecer con plena autonomía, satisfaciendo todos sus deseos y aspiraciones, 
considerando esto un modo justo de cultivar su personalidad. 

Si con este sacramento el recién bautizado se convierte en hijo adoptivo de Dios, objeto 
de su amor infinito que lo tutela y defiende de las fuerzas oscuras del maligno, es 
preciso enseñarle a reconocer a Dios como su Padre y a relacionarse con él con actitud 
de hijo. Por tanto, según la tradición cristiana, tal como hacemos hoy, cuando se bautiza 
a los niños introduciéndolos en la luz de Dios y de sus enseñanzas, no se los fuerza, sino 
que se les da la riqueza de la vida divina en la que reside la verdadera libertad, que es 
propia de los hijos de Dios; una libertad que deberá educarse y formarse con la 
maduración de los años, para que llegue a ser capaz de opciones personales 
responsables. 

Queridos padres, queridos padrinos y madrinas, os saludo a todos con afecto y me uno a 
vuestra alegría por estos niños que hoy renacen a la vida eterna. Sed conscientes del don 
recibido y no ceséis de dar gracias al Señor que, con el sacramento que hoy reciben, 
introduce a vuestros hijos en una nueva familia, más grande y estable, más abierta y 
numerosa que la vuestra: me refiero a la familia de los creyentes, a la Iglesia, una 
familia que tiene a Dios por Padre y en la que todos se reconocen hermanos en 
Jesucristo. Así pues, hoy vosotros encomendáis a vuestros hijos a la bondad de Dios, 
que es fuerza de luz y de amor; y ellos, aun en medio de las dificultades de la vida, no 
se sentirán jamás abandonados si permanecen unidos a él. Por tanto, preocupaos por 
educarlos en la fe, por enseñarles a rezar y a crecer como hacía Jesús, y con su ayuda, 
"en sabiduría, en estatura y en gracia ante Dios y ante los hombres" (Lc 2, 52). 

Volviendo ahora al pasaje evangélico, tratemos de comprender aún más lo que sucede 
hoy aquí. San Marcos narra que, mientras Juan Bautista predica a orillas del río Jordán, 
proclamando la urgencia de la conversión con vistas a la venida ya próxima del Mesías, 
he aquí que Jesús, mezclado entre la gente, se presenta para ser bautizado. Ciertamente, 
el bautismo de Juan es un bautismo de penitencia, muy distinto del sacramento que 
instituirá Jesús. Sin embargo, en aquel momento ya se vislumbra la misión del 
Redentor, puesto que, cuando sale del agua, resuena una voz desde cielo y baja sobre él 
el Espíritu Santo (cf. Mc 1, 10): el Padre celestial lo proclama como su hijo predilecto y 
testimonia públicamente su misión salvífica universal, que se cumplirá plenamente con 
su muerte en la cruz y su resurrección. Sólo entonces, con el sacrificio pascual, el 
perdón de los pecados será universal y total. Con el Bautismo, no nos sumergimos 
simplemente en las aguas del Jordán para proclamar nuestro compromiso de conversión, 
sino que se efunde en nosotros la sangre redentora de Cristo, que nos purifica y nos 
salva. Es el Hijo amado del Padre, en el que él se complace, quien adquiere de nuevo 
para nosotros la dignidad y la alegría de llamarnos y ser realmente "hijos" de Dios. 



 

Dentro de poco reviviremos este misterio evocado por la solemnidad que hoy 
celebramos; los signos y símbolos del sacramento del Bautismo nos ayudarán a 
comprender lo que el Señor realiza en el corazón de estos niños, haciéndolos "suyos" 
para siempre, morada elegida de su Espíritu y "piedras vivas" para la construcción del 
edificio espiritual que es la Iglesia. La Virgen María, Madre de Jesús, el Hijo amado de 
Dios, vele sobre ellos y sobre sus familias y los acompañe siempre, para que puedan 
realizar plenamente el proyecto de salvación que, con el Bautismo, se realiza en su vida. 
Y nosotros, queridos hermanos y hermanas, acompañémoslos con nuestra oración; 
oremos por los padres, los padrinos y las madrinas y por sus parientes, para que les 
ayuden a crecer en la fe; oremos por todos nosotros aquí presentes para que, 
participando devotamente en esta celebración, renovemos las promesas de nuestro 
Bautismo y demos gracias al Señor por su constante asistencia. Amén.​
 

© Copyright 2009 - Libreria Editrice Vaticana 

---------------- Santos Padres ---------------- 

San Juan Crisóstomo​
 

EN LA HUMILDAD DEL SEÑOR BRILLA SU GRANDEZA 

​
1. El Señor viene a bautizarse entre los esclavos, el Juez entre los reos. Pero no te 
turbes, porque en estas bajezas es donde brilla mejor su alteza. El que quiso ser llevado 
por tanto tiempo en un vientre virginal y salir de allí con nuestra naturaleza, el que quiso 
luego ser abofeteado y crucificado y sufrir todo lo demás que sufrió, ¿qué maravilla es 
que quisiera también ser bautizado y acercarse, confundido entre la turba, a quien era 
siervo suyo? Lo de verdad maravilloso es que, siendo Dios, quisiera hacerse hombre. Lo 
demás es ya pura consecuencia. Por eso también Juan se adelantó a decir todo lo que 
dijo sobre que él no era digno de desatar la correa de su sandalia, y todo lo demás: que 
Él es juez, y ha de dar a cada uno conforme a su merecido y que a todos haría, 
copiosamente, don del Espíritu Santo. Con esto, al verle cómo se acerca para ser 
bautizado, ningún pensamiento bajo debemos tener sobre Él. De ahí que el mismo Juan, 
cuando llega Jesús, trata de impedírselo, diciendo: Yo soy el que tengo necesidad de ser 
por ti bautizado, y ¿tú vienes a mí? El bautismo de Juan era simple lavatorio de 
arrepentimiento y que sólo llevaba a la confesión de las propias culpas. Ahora bien, 
porque nadie pensara que también Jesús venía a él con esa intención, de antemano 
corrige Juan semejante idea, llamándole cordero de Dios y redentor de los pecados de la 
tierra entera. Porque quien tenía poder de quitar los pecados de todo el género humano, 
mucho más había de estar Él mismo sin pecado. De ahí que no dijo Juan: "Mirad al 
impecable", sino lo que era mucho más: Mirad al que quita el pecado del mundo. De 
este modo, y con absoluta plenitud, por lo uno habéis de recibir lo otro, y así recibido, 
ya podéis comprender que hubieron de ser otros los intentos de Jesús al acercarse para 
ser bautizado. Por eso, cuando Jesús llega, le dice Juan: Yo soy el que necesita ser por ti 
bautizado, y ¿tú vienes a mí? Y no dijo: "¿Y tú vas a ser por mi bautizado?" Pues aun 
esto temió decir. Pues ¿qué dijo? ¿Y tú vienes a mí? 

¿Qué hace entonces Cristo? Lo que más adelante había de hacer con Pedro, eso hace 
aquí con Juan. También Pedro se oponía a que Jesús le lavara los pies; pero el Señor le 



 

dijo: Lo que yo hago, tú no lo comprendes ahora; más adelante lo comprenderás. Y 
luego: No tendrás parte conmigo. Y Pedro inmediatamente desistió de su oposición y 
cambió totalmente de sentir. Por modo semejante, le dijo aquí Jesús a Juan: Déjame por 
ahora, pues de esta manera es conveniente que cumplamos toda justicia. Y Juan 
obedeció inmediatamente. Porque ni Pedro ni Juan eran desmedidamente contumaces, 
sino que mostraban a par su amor y su obediencia, y en todo trataban de seguir la 
ordenación del Señor. Mas considerad cómo justamente por el motivo que hacía a Juan 
recelar, por ése le lleva Cristo a bautizarle. Porque no le dijo: "Así es justo", sino: Así es 
conveniente. Lo que por más indigno tenía Juan era que el Señor fuera bautizado por un 
esclavo suyo, y eso justamente es lo que el Señor le opone para bautizarse. Como si 
dijera: "¿Tú huyes y rehúsas bautizarme por tenerlo por cosa inconveniente? Pues por 
eso justamente, déjame por ahora, pues es la cosa más conveniente del mundo". Y no 
dijo simplemente: Déjame, sino: Déjame por ahora. No siempre será así—parece 
decirle el Señor—; ya me verás un día como tú deseas. Por ahora, sin embargo, soporta 
esto. Y seguidamente le hace ver por qué es eso conveniente, ¿Por qué, pues, es 
conveniente? Porque de esta manera cumplimos toda la ley. Eso quiso decir al hablar de 
toda justicia. Porque justicia es el cumplimiento perfecto de los mandamientos. Como 
quiera, pues, dice Jesús, que he ya cumplido todos los mandamientos y sólo esto me 
queda por cumplir, quiero también cumplir esto. Yo he venido para destruir la maldición 
que se fundaba en la transgresión de la ley. Antes, pues, tengo que cumplirla yo toda, 
tengo que libraros a vosotros de la condenación, y entonces poner término a la ley. Es 
conveniente, pues, que yo cumpla toda la ley, porque conveniente es también que 
destruya la maldición contra vosotros que está escrita en la ley. Para este fin tomé carne 
y he venido al mundo. Entonces le dejó. Y, una vez bañado. Jesús subió inmediatamente 
del agua, y he aquí que se le abrieron los cielos. Y vió al Espíritu de Dios que bajaba 
como una paloma y se posaba sobre Él.​
 

LOS JUDÍOS TENÍAN A JUAN POR SUPERIOR A JESÚS 

2. Las gentes tenían a Juan por muy superior a Jesús. Juan había pasado toda su vida en 
el desierto, era hijo de un sumo sacerdote, había nacido de una madre estéril, iba ahora 
vestido de aquel extraño atuendo y llamaba a todos para que se bautizaran; a Jesús, 
empero, todo el mundo le tenía por hijo de una pobre mujer, pues todavía no se había 
hecho a todos manifiesto su nacimiento virginal; se había criado en su casa, su trato era 
corriente con todos y vestía como todo el mundo. De ahí que se le tuviera por inferior a 
Juan, como quiera que nada se sabía aún de aquellos inefables misterios. Por añadidura, 
vino a que Juan le bautizara, lo que, aun sin todo lo otro, -confirmaba el prestigio en que 
se tenía al Bautista. A Jesús se le tenía por uno de tantos. Porque, de no ser 
efectivamente uno de tantos, no hubiera acudido a bañarse confundido entre la 
muchedumbre. Juan, en cambio, era muy superior a Jesús y hombre maravilloso. Pues 
bien, por qué esta opinión no prevaleciera entre la muchedumbre, apenas se bañó Jesús, 
se le abren los cielos y desciende el Espíritu Santo, y, juntamente con el Espíritu Santo, 
se oye una voz que pregona la dignidad del Unigénito allí presente. Sin embargo, aun 
aquella voz que decía: Este es mi Hijo amado, podía parecer a las turbas que más bien 
convenía a Juan que a Jesús; porque no dijo la voz: "Este que se está bañando", sino 
simplemente: Éste. Cualquiera que la oyera, la hubiera antes bien aplicado al que 
bañaba que no al bañado, primero por la dignidad misma del bautizante y luego por 
todo lo anteriormente dicho. De ahí que viniera el Espíritu Santo en forma de paloma 
para fijar la voz sobre Jesús y hacer patente a todo el mundo que aquel Éste no se dijo 



 

por Juan que bautizaba, sino por Jesús, que era bautizado.​
 

POR QUÉ NO CREYERON LOS JUDÍOS 

—¿Y cómo es—me diréis—que no creyeron los judíos ante estos prodigios? --También 
en tiempo de Moisés hubo muchos prodigios, siquiera no fueran como éstos; sin 
embargo, después de aquellos prodigios, después de las voces, las trompetas y los 
relámpagos del Sinaí, se fundieron el becerro de oro y se iniciaron en los ritos de 
Beelphegor. Y estos mismos que estaban entonces presentes al bautismo de Jesús y que 
vieron luego resucitado a Lázaro, estuvieron tan lejos de creer al que tales, prodigios 
obraba, que muchas veces intentaron quitarle la vida. Si, pues, con un muerto resucitado 
ante sus ojos fueron tan malvados, ¿de qué os sorprendas que no recibieran una voz 
bajada del cielo? Cuando un alma es insensata y está pervertida y, sobre todo, dominada 
por la peste de la envidia, nada de todo eso la conmueve; así como, por lo contrario, un 
alma bien dispuesta; todo lo acepta con facilidad y hasta, en parte, todo eso huelga para 
ella. No digáis, pues, que no creyeron. Preguntaos más bien si no sucedió cuanto había 
de suceder para que pudieran creer. A la verdad, ya por boca de su profeta, Dios se 
prepara este modo de defensa contra todo lo que contra Él pudieran decir. Tenían que 
perecer los judíos y ser entregados al último castigo. Pues bien, por qué nadie pudiera 
culpar a su providencia de lo que sólo a malicia de ellos mismos se debía, les pregunta 
Dios: ¿Qué tenía yo que hacer por esta viga que no lo haya hecho? Aquí también, 
considerad qué tuvo que suceder y no sucedió. Y, si alguna vez delante de ti se habla 
contra la providencia divina, válete de este mismo argumento para defenderla de 
quienes pretenden echarle la culpa de lo que es sólo maldad de los hombres. Mirad, si 
no, qué prodigios se obran aquí: no se abre el paraíso, sino el cielo mismo. Y eso sólo 
como preludio de los que habían de venir. 

​
POR QUÉ SE ABREN LOS CIELOS EN EL BAUTISMO DE JESÚS 

Más aplacemos para otra ocasión nuestro discurso contra los judíos. Ahora, con la 
ayuda de Dios, volvamos a nuestro propósito. Y, una vez bañado Jesús, subió del agua, 
y he aquí que se le abrieron los cielos. —¿Por qué razón, pues, se abren los cielos? 
—Porque os deis cuenta de que también en vuestro bautismo se abre el cielo, os llama 
Dios a la patria de arriba y quiere que no tengáis ya nada de común con la tierra. Aun 
cuando no lo veáis, no por eso habéis de dejar de creerlo. A los comienzos se dan 
siempre esos prodigios, y las cosas espirituales vienen a hacerse sensibles y visibles; se 
dan prodigios como el del Jordán en atención a los más rudos y que necesitan de visión 
sensible, pues son incapaces de toda idea de la naturaleza espiritual. Sólo a lo visible 
levantan la cabeza. De este modo, aun cuando después no se hacen ya aquellos 
prodigios, se puede aceptar por la fe lo que una vez al principio nos pusieron ellos de 
manifiesto. También en el tiempo de los apóstoles se produjo aquel bramido de viento 
impetuoso y aparecieron sobre sus cabezas las lenguas de fuego; pero ello no fue por los 
apóstoles, sino por los judíos allí presentes. Sin embargo, aun cuando ahora no se den 
esos signos sensibles, nosotros aceptamos lo que ellos pusieron una vez de manifiesto. 
La paloma apareció entonces para señalar como con el dedo a los allí presentes y a Juan 
mismo que Jesús era Hijo de Dios; mas no sólo para eso, sino para que tú también 
adviertas que en tu bautismo viene también sobre ti el Espíritu Santo. 

  



 

POR QUÉ APARECE EL ESPÍRITU SANTO EN FORMA DE PALOMA 

3. Mas ahora ya no necesitamos de visión sensible, pues la fe nos basta por todo. Los 
signos, en efecto, no son para los que creen, sino para los que no creen. —Mas ¿por qué 
apareció el Espíritu Santo en forma de paloma? --Porque la paloma es un ave mansa y 
pura. Como el Espíritu Santo es espíritu de mansedumbre, aparece bajo la forma de 
paloma. La paloma, por otra parte, nos recuerda también la antigua historia. Porque bien 
sabéis que, cuando nuestro linaje sufrió naufragio universal y estuvo a punto de 
desaparecer, apareció la paloma para señalar la terminación de la tormenta, y, llevando 
un ramo de olivo, anunció la buena nueva de la paz sobre toda la tierra. Todo lo cual era 
figura de lo por venir. A la verdad, la situación de los hombres entonces era peor que la 
de ahora y merecía mayor castigo. Ahora bien, para que no desesperéis, el Señor os trae 
a la memoria esta historia. Y, en efecto, cuando entonces las cosas habían llegado a 
estado de desesperación, todavía hubo solución y remedio. Mas entonces fue por medio 
de castigo; ahora, empero, por gracia y don inefable. Por eso aparece ahora la paloma, 
no para traer un ramo de olivo en el pico, sino para señalarnos al que venía a librarnos 
de todos nuestros males y para infundirnos las más bellas esperanzas. Esa paloma no 
venía para sacar a un solo hombre del arca, sino para levantar al cielo la tierra entera, y, 
en lugar del ramo de olivo, trae a todo el género humano la filiación divina.​
 

EL ESPÍRITU SANTO NO ES INFERIOR AL HIJO 

Considerad, pues, la grandeza de ese don, y no pensaréis que el Espíritu Santo sea 
inferior al Hijo por haber aparecido en esa forma. Realmente, oigo decir a algunos que 
la misma diferencia que va del hombre a la paloma, ésa va de Cristo al Espíritu Santo, 
pues el uno apareció en nuestra naturaleza y el otro bajo la forma de paloma. ¿Qué 
puede responderse a esto? A esto se responde que el Hijo de Dios tomó realmente la 
naturaleza humana; pero el Espíritu Santo no tomó naturaleza de paloma. Por eso no 
dice el evangelista que el Espíritu Santo apareció en naturaleza de paloma, sino en 
forma de paloma. Y todavía se trata de caso único—la aparición bajo esta figura—, que 
ya no se repitió posteriormente. Y si por esta razón decimos que el Espíritu Santo es 
menor que el Hijo, según esto habrá también que convenir en que los querubines son 
mucho mejores que Él, y tanto cuanto un águila es mejor que una paloma. Figura, en 
efecto, de águila tomaron los querubines. Mejores también los simples ángeles, que han 
aparecido muchas veces en figura de hombres. Pero no, no hay nada de eso. A la 
verdad, una cosa es la realidad de la encarnación, y otra la condescendencia divina en 
una aparición pasajera. No seáis, pues, ingratos para con vuestro bienhechor, ni le 
paguéis con lo contrario a quien os ha abierto la fuente de la bienaventuranza, Porque 
donde se da la dignidad de la filiación divina, allí no puede existir mal ninguno, allí se 
nos dan juntos todos los bienes. 

​
EL BAUTISMO DE JESÚS PONE FIN AL DE JUAN 

Por ello justamente, el bautismo judaico cesa y empieza el nuestro. Lo que sucedió con 
la pascua, eso mismo sucede también con el bautismo. Allí, en efecto, celebrando el 
Señor las dos pascuas, a la una le puso término y dio principio a la otra; aquí también, al 
cumplir el bautismo judaico, abrió las puertas de la Iglesia. Como otrora en una sola 
mesa, así aquí, en un solo río, Cristo está juntamente describiendo la sombra y 
realizando la verdad. Porque sólo el bautismo de Cristo contiene el don del Espíritu 



 

Santo; el de Juan nada tiene que ver con ese don. De ahí que ningún prodigio se cumple 
en ninguno de los otros bautizados; sí solo al bautizarse Aquel que nos había de dar este 
bautismo. Con ello quiso el Señor que advirtierais, aparte lo ya dicho, que no fue la 
pureza del que bautizaba, sino la virtud del que era bautizado, la que hizo todo aquello. 
Sólo por Él se abrieron los cielos y descendió el Espíritu Santo. Porque, desde aquel 
momento, nos saca de la vida vieja a la nueva, nos abre las puertas de arriba, nos manda 
desde allí al Espíritu Santo y nos convida a nuestra patria celeste. Y no sólo nos 
convida, sino que, a par, nos otorga la máxima dignidad. Porque no nos hizo ángeles o 
arcángeles, sino hijos amados de Dios; de este modo nos conduce a aquella herencia 
celeste. 

​
LLEVEMOS VIDA DIGNA DE NUESTRA DIGNIDAD 

4. Considerando todo esto, llevemos vida digna del amor de quien nos ha llamado, 
digna de la vida misma del cielo, digna del honor que se nos ha concedido. Crucificados 
al mundo y crucificando en nosotros mismos al mundo, llevemos con toda perfección la 
vida misma del cielo. No porque vuestro cuerpo no haya sido aún transportado al cielo, 
penséis que tenéis aún nada que ver con la tierra. Vuestra cabeza—Cristo--, allí la tenéis 
ya sentada. Y por eso, cuando el Señor vino al mundo, se trajo acá consigo a los 
ángeles; luego te tomó a ti y se volvió a los cielos; por que aprendas que, aun antes de 
subir allí, es posible llevar en la tierra vida del cielo. Conservemos, pues, la nobleza que 
hemos recibido desde el principio, suspiremos cada día por los celestes palacios, 
tengamos todo lo presente por sombra y sueño. Si un rey te hiciera de pronto hijo suyo-- 
a ti, pobre mendigo—, a fe que no te acordarías más de tu tugurio ni de su miseria. Y, 
sin embargo, no sería tanta la diferencia de un estado a otro. No penséis, pues, tampoco 
ahora en nada de vuestra vida pasada, pues mucho mejor es aquello a que habéis sido 
llamados. El que os llama es el dueño soberano de los ángeles, los dones que os ofrece 
sobrepasan toda razón y toda inteligencia. Porque no te llama de tu tierra a otra tierra, 
como lo haría un rey de acá, sino de la tierra al cielo, de la naturaleza mortal a la gloria 
inmortal e inefable, que sólo entonces comprenderemos claramente cuando de ella 
gocemos. Cuando estáis, pues, destinados a participar de tan altos bienes, ¿aún os 
acordáis del dinero y os pegáis a las apariencias de acá, y no consideráis que todo lo 
visible es más vil que los harapos de un mendigo? ¿No os mostráis indignos del honor 
que se os ha concedido? ¿Y qué defensa podréis alegar? O, por mejor decir, ¿qué 
castigo no sufriréis si después de don tan alto volvéis al vómito? Porque ya no seréis 
castigados simplemente por haber pecado como hombres, sino como hijos de Dios, y la 
grandeza misma del honor recibido se os convertirá en motivo de mayor castigo. A la 
verdad, tampoco nosotros castigamos del mismo modo a los esclavos y a los hijos, aun 
cuando se trate de las mismas faltas; señaladamente cuando han recibido grandes 
beneficios de nosotros. Ahora bien, si el que había obtenido por morada el paraíso, 
tantos males hubo de sufrir por un solo acto de desobediencia después del honor 
recibido, ¿qué perdón tendremos nosotros, a quienes se nos ha prometido el cielo mismo 
y hemos sido hechos coherederos con el Unigénito del Padre? ¿Qué perdón, repito, 
tendremos si después de recibir a la paloma corremos tras la serpiente? 

Ya no se nos dirá como a Adán: Tierra eres y a la tierra volverás; o aquello de: Con 
sudor trabajarás la tierra, ni lo otro de que antes habla la Escritura, sino cosas mucho 
más terribles: las tinieblas exteriores, las cadenas irrompibles, el gusano venenoso, el 
crujir de dientes. Y con mucha razón. Porque quien con tan grande beneficio no se ha 
hecho mejor, bien merece sufrir el último y más duro suplicio. En otro tiempo, Elías 



 

abrió y cerró el cielo, pero sólo para que lloviera o no lloviera; más para vosotros no se 
abre así el cielo, sino para que podáis subir a él; y no sólo para que subáis vosotros, sino 
para que llevéis, si queréis, también a otros; tal confianza, tal autoridad, os ha dado el 
Señor en todas sus cosas. Nuestra casa está en el cielo; llevemos allí nuestros bienes. 
Así, pues, como tenemos en el cielo nuestra casa, allí hemos de depositar todas nuestras 
cosas, sin dejar aquí nada, para no exponernos a perderlas. Aquí, por más que eches la 
llave, y pongas puertas y cerrojos, y des tus órdenes a miles de criados, y ganes por la 
mano a tantos granujas, y logres esquivar las miradas de los envidiosos; aun cuando 
pudieras detener la acción destructora de la polilla y del tiempo—lo que es imposible—; 
por lo menos, jamás escaparás a la muerte, y en un abrir y cerrar de ojos se te arrebatará 
todo lo que tienes. Y no sólo se te arrebatará, sino que con frecuencia irá a parar a 
manos de tus mismos enemigos. Más, si todo lo trasladas a tu casa del cielo, estarás al 
abrigo de todos esos trances. Allí no necesitas ni llaves ni puertas ni cerrojos: tal es la 
virtud de aquella ciudad, tan seguro es aquel lugar, inaccesible a toda corrupción y 
malicia. 

​
San juan Crisóstomo, Homilías sobre el Evangelio de San Mateo (I), Homilía 12, 1-4, 

BAC Madrid 1955, 219-31 

-------------- Guión ---------------- 

Guión Fiesta del Bautismo del Señor (A)​
 

Entrada:  

La Sagrada Liturgia nos recuerda nuestra identidad como cristianos, nacidos como hijos 
de Dios de la fuente bautismal para crecer en la vida divina hasta la plena madurez en 
Cristo. 

Liturgia de la Palabra 

Primera Lectura: Isaías 42, 1- 4. 6- 7 

El Verbo de Dios al encarnarse hace alianza eterna con el hombre, y se constituye en 
Luz para todas las naciones de la tierra. 

Salmo Responsorial: 28, 1ª. 2- 3ac. 4. 3b. 9c- 10 

Segunda Lectura: Hechos 10, 34- 38 

Cristo, ungido con el Espíritu Santo, es el Señor de todos. 

Evangelio: Mateo 3, 13- 17 

Jesús en su humildad quiere ser bautizado. De esta manera se somete a la Voluntad del 
Padre y el Espíritu de Dios desciende sobre Él. 

Preces: Bautismo del Señor​
 



 

Presentamos las necesidades de todos los hombres a Jesús, que viene del cielo para 
revelarnos su gloria. 

​
A cada intención respondemos cantando: 

* Por el Santo Padre Francisco para que, ungido con la fuerza de lo alto, sea siempre 
una luz en el camino de cuantos buscan al Señor. Oremos. 

* Por los consagrados, para que viviendo con generosa radicalidad la fe, la esperanza y 
el amor recibidos en el bautismo, sean para el mundo un reflejo del amor del Padre. 
Oremos. 

* Por todos los fieles laicos, para que vivan las promesas bautismales con la alegría de 
saberse hijos de Dios en Jesucristo. Oremos. 

* Por las naciones, para que abiertas a la manifestación del Señor reinen en ellas el 
derecho, la justicia y la paz. Oremos. 

* Por todos nosotros, que en este tiempo de navidad hemos contemplado el misterio 
escondido desde toda la eternidad, para que guardándolo en el corazón demos frutos 
dignos de conversión. Oremos.​
 

Con la confianza de los hijos, te presentamos Señor estas oraciones sabiendo que no 
seremos defraudados. Tú que vives y reinas por los siglos de los siglos. Amén.  

​
Liturgia Eucarística 

Ofertorio: 

Recibe Señor, la ofrenda de nuestra vida y el deseo sincero de hacer el bien a todos. 

* Que estos cirios que presentamos, sean signo de nuestro compromiso de llevar a todos 
los hombres la Buena Nueva de Cristo, el Hijo predilecto del Padre. 

*Ofrecemos estos alimentos para nuestro prójimo necesitado. 

*Presentamos el pan y el vino y con ellos nuestra comunión con los que sufren y 
comparten la Pasión de Cristo. 

​
Comunión:  

La Eucaristía nos hace “hombres nuevos”, “criaturas nuevas”, y suscita en nuestras 
almas el deseo de entregarnos a Dios sin reservas. 

​
 

 



 

Salida:  

María engendró para nosotros al Salvador que quita los pecados del mundo. Vivamos 
con gozosa radicalidad la fe, la esperanza y el amor recibidos en el bautismo.​
 

(Gentileza del Monasterio “Santa Teresa de los Andes” (SSVM) _ San Rafael _ 
Argentina) 

-------------- Ejemplos Predicables ---------------- 

 


