Bautismo del Sefior (A)

PRIMERA LECTURA
Este es mi servidor en quien se complace mi alma
Lectura del libro del profeta Isaias 42, 1-4. 6-7

Asi habla el Sefior:

Este es mi Servidor, a quien yo sostengo,
mi elegido, en quien se complace mi alma.
Yo he puesto mi espiritu sobre ¢l

para que lleve el derecho a las naciones.
El no gritara, no levantara la voz

ni la haré resonar por las calles.

No rompera la cafia quebrada

ni apagara la mecha que arde débilmente.
Expondra el derecho con fidelidad;

no desfallecerd ni se desalentara

hasta implantar el derecho en la tierra,

y las costas lejanas esperaran su Ley.

Yo, el Sefior, te llamé en la justicia,

te sostuve de la mano, te formé

y te destiné a ser la alianza del pueblo,

la luz de las naciones,

para abrir los ojos de los ciegos,

para hacer salir de la prision a los cautivos

y de la cércel a los que habitan en las tinieblas.

Palabra de Dios.

Salmo Responsorial 28, 1a. 2-3ac. 4. 3b. 9b-10
R. El Serior bendice a su pueblo con la paz.

jAclamen al Sefior, hijos de Dios!
jAclamen la gloria del nombre del Sefior
adodrenlo al manifestarse su santidad!

El Sefior bendice a su pueblo con la paz. R.

iLa voz del Sefior sobre las aguas!

el Sefior esta sobre las aguas torrenciales.
iLa voz del Sefior es potente,

la voz del Sefior es majestuosa! R.

El Dios de la gloria hace oir su trueno:
En su Templo, todos dicen: «jGloria!»



El Sefor tiene su trono sobre las aguas celestiales,
el Sefior se sienta en su trono de Rey eterno. R.

SEGUNDA LECTURA

Dios lo ungio con el Espiritu Santo
Lectura de los Hechos de los Apostoles 10, 34-38
Pedro, tomando la palabra, dijo:

«Verdaderamente, comprendo que Dios no hace acepcion de personas, y que en
cualquier nacion, todo el que lo teme y practica la justicia es agradable a El.

El envi6 su Palabra al pueblo de Israel, anuncidndoles la Buena Noticia de la paz por
medio de Jesucristo, que es el Sefor de todos.

Ustedes ya saben qué ha ocurrido en toda Judea, comenzando por Galilea, después del
bautismo que predicaba Juan: cémo Dios ungié a Jestis de Nazaret con el Espiritu
Santo, llenandolo de poder. El pas6 haciendo el bien y curando a todos los que habian
caido en poder del demonio, porque Dios estaba con El.»

Palabra de Dios.

ALELUIA Cf. Mc 9,7

Aleluia.

Los cielos se abrieron y se oyo la voz del Padre:
Este es mi Hijo muy querido, esctchenlo.

Aleluia.

EVANGELIO

Apenas fue bautizado Jesus
vio el Espiritu de Dios descender sobre El

Evangelio de nuestro Sefior Jesucristo segin san Mateo 3, 13-17

Jests fue desde Galilea hasta el Jordan y se present6d a Juan para ser bautizado por él.
Juan se resistia, diciéndole: «Soy yo el que tiene necesidad de ser bautizado por ti, jy
eres tu el que viene a mi encuentro!»

Pero Jesus le respondid: «Ahora déjame hacer esto, porque conviene que asi cumplamos
todo lo que es justo». Y Juan se lo permitio.



Apenas fue bautizado, Jesus sali¢ del agua. En ese momento se abrieron los cielos, y vio
al Espiritu de Dios descender como una paloma y dirigirse hacia El. Y se oy6 una voz
del cielo que decia: «Este es mi Hijo muy querido, en quien tengo puesta toda mi
predilecciony.

Palabra del Senor.

P. José Maria Solé — Roma, CFM
Bautismo del Seiior

Isaias 42, 1-4. 6. 7:

Leemos en la Liturgia de hoy el primer canto del Poema del «Siervo de Yahvé». De
entre todas las profecias del A. T., es la de mayor densidad teologica y la que mas eco
alcanza en los escritos del N. T.

— En este canto se nos hace la presentacion del Mesias como «Siervo» y como
«Elegido» de Dios. Elegido y Siervo, en la Biblia, se corresponden e implican (Is 24,
15; 2 Sam 7, 5). Con maravillosa inspiracion esta profecia nos prepara la economia del
«Elegido» por antonomasia, «Siervo» por antonomasia: el Mesias.

— EI Mesias es el «Siervo». Su mision: un «Servicio» muy duro y cruento: obedece a
un plan salvador de Dios. Plan que se realizara no segiin médulos humanos de poderio y
de fuerza, sino con el servicio supremo del Mesias, en humildad, anonadamiento, dolor
y muerte. Jesus se aplica la profecia del Siervo cuando dice de Si mismo: «El Hijo del

hombre no ha venido a ser servido, sino a servir, y a dar su vida como rescate por
todos» (Mc 10, 45).

— El Profeta presenta al Mesias:

Como «Siervo» y «Elegido'« (v 1); como repleto de Espiritu Santo, y con mision de
Doctor espiritual de todas las naciones (v 2); como poseedor de un don espiritual de
penetrar en las almas directamente, sin voces ni griterio exterior (v 2); como Profeta
manso y humilde (v 3); como Enviado fiel y valiente que no desmaya ni vacila en la
mision que tiene de Dios encomendada (v 4); Dios, que le ha dado la mision de
salvamos, le tiene asido de la mano (v 6); si mision es: «ser Alianza del Pueblo (Israel)
y Luz de las naciones; iluminar a todos los ciegos y liberar a todos los esclavos» (vv
6-7). Es claro que todo se refiere a la Persona y Obra de Cristo. Y los Evangelistas y los
Escritores inspirados del N. T. nos lo certifican reiteradamente.

Hechos de los apdstoles 10, 34-38:

Es un resumen de un sermén de San Pedro en el momento que abre las puertas de la
Iglesia al primer gentil: Cornelio. Momento, por tanto, trascendental en la Historia
Salvifica:



— La Era Mesianica acaba con la vieja discriminacion entre judios y gentiles. El Mesias
ha sido enviado como Luz de las naciones, Libertador de todos los esclavos del pecado,
Sefior de todos.

— Los vv 37-38 son una clara alusién al Mesias Siervo de Yahvé de Isaias: cuanto dijo
el Profeta se ha cumplido en Jesus: «Ungido de Espiritu San to» (Is 42, 2); «Elegido y
Muy amado» (Is 42, 1); «Maestro manso y humilde» (Is 42, 3); «Pas6 haciendo el
bienx»: «Libertador y Redentor de todos los oprimidos» (Is 42, 7).

— San Pedro nos concreta cudl sea la esclavitud de que nos libera Cristo: la del pecado:
«Curando a los oprimidos por el Diablo» (y 38). Es evidente que todas las opresiones
son obra diabolica. Y toda auténtica libertad es don que debemos al «Siervo Redentor»:
el que nos ha liberado de todas las servidumbres: del Maligno, de la Muerte, del Pecado;
esta liberacion se actualiza en nosotros por el sacramento eucaristico; a la vez, la gracia
salvifica que nos da es en nosotros uncion profética: luz y vigor, dinamismo y amor.

Mateo 3, 13-17:

En el Bautismo de Jesus en el Jordan y los prodigios celestes que lo acompafian, ven los
Evangelistas el inicio de la carrera Mesianica de Jesus; y sobre todo como la funcion
Mesianica de Jesus se orienta en la linea de las profecias del «Siervo de Yahvéy:

— Muy sorprendente es que Jesus se presente entre la turba de pecadores a recibir el
Bautismo de Juan, Bautismo para pecadores. Es aquel misterio de solidaridad por el que
Jesus ha tomado nuestra naturaleza: «en carne semejante a la carne de pecado y victima
por el pecado» (Rom 8, 3). Y asi es el «Cordero de Dios que lleva sobre Si el pecado del
mundo» (In 1, 29), es decir: «El Siervo de Yahvé que lleva sobre Si nuestras miserias;
tratado como impio por nuestros crimenes, aplastado por nuestras iniquidades; el
castigo de nuestra salvacion recae sobre El; y por sus heridas somos curados» (Is 53, 5).

— Los prodigios que luego ocurren son el sello visible, la confirmacion sensible y
milagrosa de la grandeza, y de la mision y funcion mesidnica de Jests. Se abren los
cielos, es decir, Dios hace una teofania o revelacion. El Espiritu Santo, en signo sensible
(Paloma), desciende y reposa sobre Jests. Significa que Jestis-Mesias queda ungido y
repleto de Espiritu Santo para su funcién y mision de Doctor y Redentor (Is 61, 1). Su
mision es henchir de Espiritu Santo la nueva creacion de Dios; formar la nueva familia
de los hijos de Dios.

— La voz celeste que le proclama: «Tu eres mi Hijo, el Amado, el Predilecto», nos
indica como las profecias que nos prometian el «Siervo-Elegido-Redentor», todas
convergen en Jesus. En El se cumplen. San Mateo es el Evangelista siempre interesado
por hacernos ver como en Jesus se «cumple» todo el A.T. Y con ello no s6lo intenta
decirnos que todas las profecias, promesas y esperanzas se han ya «cumplido», sino
que, mas aun: Se han «plenificadoy; es decir, han alcanzado una plenitud tal -que supera
cuanto los mismos profetas y los hombres todos pudieran imaginar ni desear. Aqui
tenemos un ejemplo: El «Siervo»-Redentor de las profecias es el «Hijo muy Amadoy, el
Unigénito de Dios. La voz del Jordan (17), la del Tabor (17, 5) y, sobre todo, la gloria
de la Resurreccion y la Luz de Pentecostés- nos iluminan las profecias del «Siervo de
Yahvéy.



— Los prodigios del Jordan- son la epifania de la mision y funcion redentora y
salvadora de Jesus:

«Hoy Cristo se hunde en las aguas del Jordan para lavar los pecados del mundo.
Juan lo anuncia: "Ved el Cordero de Dios, el que carga el pecado del mundo."

Hoy el Espiritu Santo sobrenada las aguas del Jorddan en forma de paloma. Quiere
significar que al modo que aquella paloma anuncié a No¢ el término del diluvio, asi ésta
indica el final del perpetuo naufragio del mundo» (Pedro Crisélogo: P.L. 52, 620).

El agua, en virtud de la sangre del Redentor, puede ser ya sacramento de purificacion de
los pecados.

Y los que éramos naufragos y pecadores, redimidos ya por Cristo, nos convertimos en
templos del Espiritu Santo.

Benedicto XVI

EL BAUTISMO DE JESUS

La vida publica de Jests comienza con su bautismo en el Jordan por Juan el Bautista.
Mientras Mateo fecha este acontecimiento s6lo con una férmula convencional —«en
aquellos dias»—, Lucas lo enmarca intencionalmente en el gran contexto de la historia
universal, permitiendo asi una datacion bien precisa.

(..)

En los relatos de la infancia, Lucas ya habia dado dos datos temporales importantes.
Sobre el comienzo de la vida del Bautista nos dice que habria que datarlo «en tiempos
de Herodes, rey de Judea» (1, 5). Mientras que el dato temporal sobre el Bautista queda
asi dentro de la historia judia, el relato de la infancia de Jesis comienza con las
palabras: «Por entonces salio un decreto del emperador Augusto.» (2,1). Aparece como
trasfondo, pues, la gran historia universal representada por el imperio romano.

Este hilo conductor lo retoma Lucas en la introduccion a la historia del Bautista, en el
comienzo de la vida publica de Jests. Nos dice en tono solemne y con precision: «El
afio quince del reinado del emperador Tiberio, siendo Poncio Pilato gobernador de
Judea, Herodes virrey de Galilea, su hermano Felipe virrey de Iturea y Traconitide, y
Lisanio virrey de Abilene, bajo el sumo sacerdocio de Anas y Caifas...»(3, Is). Con la
mencion del emperador romano se indica de nuevo la colocacion temporal de Jests en
la historia universal: no hay que ver la aparicion publica de Jesus como un mitico antes
o después, que puede significar al mismo tiempo siempre y nunca; es un acontecimiento
histérico que se puede datar con toda la seriedad de la historia humana ocurrida
realmente; con su unicidad, cuya contemporaneidad con todos los tiempos es diferente a
la intemporalidad del mito.



No se trata sin embargo solo de la datacion: el emperador y Jesus representan dos
ordenes diferentes de la realidad, que no tienen por qué excluirse mutuamente, pero
cuya confrontacion comporta la amenaza de un conflicto que afecta a las cuestiones
fundamentales de la humanidad y de la existencia humana. «Lo que es del César,
pagadselo al César, y lo que es de Dios, a Dios» (Mc 12,17), dird mas tarde Jesus,
expresando asi la compatibilidad esencial de ambas esferas. Pero si el imperio se
considera a si mismo divino, como se da a entender cuando Augusto se presenta a si
mismo como portador de la paz mundial y salvador de la humanidad, entonces el
cristiano debe «obedecer antes a Dios que a los hombres» (Hch 5, 29); en ese caso, los
cristianos se convierten en «martiresy, en testigos del Cristo que ha muerto bajo el
reinado de Poncio Pilato en la cruz como «el testigo fiel» (Ap 1,5). Con la mencion del
nombre de Poncio Pilato se proyecta ya desde el inicio de la actividad de Jesus la
sombra de la cruz. La cruz se anuncia también en los nombres de Herodes, Anas y
Caifas.

Pero, al poner al emperador y a los principes entre los que se dividia la Tierra Santa
unos junto a otros, se manifiesta algo mas. Todos estos principados dependen de la
Roma pagana. El reino de David se ha derrumbado, su «casa» ha caido (cf. Am 9, lis);
el descendiente, que segun la Ley es el padre de Jesus, es un artesano de la provincia de
Galilea, poblada predominantemente por paganos. Una vez mads, Israel vive en la
oscuridad de Dios, las promesas hechas a Abraham y David parecen sumidas en el
silencio de Dios. Una vez mas puede oirse el lamento: ya no tenemos un profeta, parece
que Dios ha abandonado a su pueblo. Pero precisamente por eso el pais bullia de
inquietudes.

(..)

La aparicion del Bautista llevaba consigo algo totalmente nuevo. El bautismo al que
invita se distingue de las acostumbradas abluciones religiosas. No es repetible y debe
ser la consumacion concreta de un cambio que determina de modo nuevo y para siempre
toda la vida. Esta vinculado a un llamamiento ardiente a una nueva forma de pensar y
actuar, estd vinculado sobre todo al anuncio del juicio de Dios y al anuncio de alguien
mas Grande que ha de venir después de Juan. El cuarto Evangelio nos dice que el
Bautista «no conocia» a ese mas Grande a quien queria preparar el camino (cf. Jn 1,
30-33). Pero sabe que ha sido enviado para preparar el camino a ese misterioso Otro,
sabe que toda su mision esta orientada a El.

En los cuatro Evangelios se describe esa mision con un pasaje de Isaias: «Una voz
clama en el desierto: " jPreparad el camino al Sefor! jAllanadle los caminos!"» (Is 40,
3). Marcos afiade una frase compuesta de Malaquias 3, 1 y Exodo 23, 20 que, en otro
contexto, encontramos también en Mateo (11, 10) y en Lucas (1, 76; 7, 27): «Yo envio a
mi mensajero delante de ti para que te prepare el camino» (Mc 1,2). Todos estos textos
del Antiguo Testamento hablan de la intervencidén salvadora de Dios, que sale de lo
inescrutable para juzgar y salvar; a El hay que abrirle la puerta, prepararle el camino.
Con la predicacion del Bautista se hicieron realidad todas estas antiguas palabras de
esperanza: se anunciaba algo realmente grande.

Podemos imaginar la extraordinaria impresion que tuvo que causar la figura y el
mensaje del Bautista en la efervescente atmdsfera de aquel momento de la historia de
Jerusalén. Por fin habia de nuevo un profeta cuya vida también le acreditaba como tal.
Por fin se anunciaba de nuevo la accion de Dios en la historia. Juan bautiza con agua,



pero el méas Grande, Aquel que bautizard con el Espiritu Santo y con el fuego, esta al
llegar. Por eso, no hay que ver las palabras de san Marcos como una exageracion:
«Acudia la gente de Judea y de Jerusalén, confesaban sus pecados y €l los bautizaba en
el Jordan» (1,5). El bautismo de Juan incluye la confesion: el reconocimiento de los
pecados. El judaismo de aquellos tiempos conocia confesiones genéricas y formales,
pero también el reconocimiento personal de los pecados, en el que se debian enumerar
las diversas acciones pecaminosas (Gnilka I, p. 68). Se trata realmente de superar la
existencia pecaminosa llevada hasta entonces, de empezar una vida nueva, diferente.
Esto se simboliza en las diversas fases del bautismo. Por un lado, en la inmersion se
simboliza la muerte y hace pensar en el diluvio que destruye y aniquila. En el
pensamiento antiguo el océano se veia como la amenaza continua del cosmos, de la
tierra; las aguas primordiales que podian sumergir toda vida. En la inmersion, también
el rio podia representar este simbolismo. Pero, al ser agua que fluye, es sobre todo
simbolo de vida: los grandes rios —Nilo, Eufrates, Tigris— son los grandes
dispensadores de vida. También el Jordan es fuente de vida para su tierra, hasta hoy. Se
trata de una purificacion, de una liberacion de la suciedad del pasado que pesa sobre la
vida y la adultera, y de un nuevo comienzo, es decir, de muerte y resurreccion, de
reiniciar la vida desde el principio y de un modo nuevo. Se podria decir que se trata de
un renacer. Todo esto se desarrollard expresamente s6lo en la teologia bautismal
cristiana, pero estd ya incoado en la inmersion en el Jordan y en el salir después de las
aguas.

Toda Judea y Jerusalén acudia para bautizarse, como acabamos de escuchar. Pero ahora
hay algo nuevo: «Por entonces llegd Jestis desde Nazaret de Galilea a que Juan lo
bautizara en el Jordan» (Mc 1, 9). Hasta entonces, no se habia hablado de peregrinos
venidos de Galilea; todo parecia restringirse al territorio judio. Pero lo realmente nuevo
no es que Jesus venga de otra zona geografica, de lejos, por asi decirlo. Lo realmente
nuevo es que El —Jestis— quiere ser bautizado, que se mezcla entre la multitud gris de
los pecadores que esperan a orillas del Jordan. El bautismo comportaba la confesion de
las culpas (ya lo hemos oido). Era realmente un reconocimiento de los pecados y el
proposito de poner fin a una vida anterior malgastada para recibir una nueva. ;Podia
hacerlo Jestus? ;Como podia reconocer sus pecados? ;Como podia desprenderse de su
vida anterior para entrar en otra vida nueva? Los cristianos tuvieron que plantearse estas
cuestiones. La discusion entre el Bautista y Jests, de la que nos habla Mateo, expresa
también la pregunta que €l hace a Jesus: «Soy yo el que necesito que me bautices, (y ti
acudes a mi?» (3, 14). Mateo nos cuenta ademas: «Jesus le contestd: "D¢jalo ahora. Esta
bien que cumplamos asi toda justicia. Entonces Juan lo permitio» (3, 15).

No es facil llegar a descifrar el sentido de esta enigmatica respuesta. En cualquier caso,
la palabra arti —por ahora— encierra una cierta reserva: en una determinada situacion
provisional vale una determinada forma de actuacion. Para interpretar la respuesta de
Jests, resulta decisivo el sentido que se dé a la palabra «justicia»: debe cumplirse toda
«justicia». En el mundo en que vive Jesus, «justicia» es la respuesta del hombre a la
Toré, la aceptacion plena de la voluntad de Dios, la aceptacion del «yugo del Reino de
Dios», segtin la formulacion judia. El bautismo de Juan no esté previsto en la Tord, pero
Jests, con su respuesta, lo reconoce como expresion de un si incondicional a la voluntad
de Dios, como obediente aceptacion de su yugo.

Puesto que este bautismo comporta un reconocimiento de la culpa y una peticién de
perdon para poder empezar de nuevo, este si a la plena voluntad de Dios encierra
también, en un mundo marcado por el pecado, una expresion de solidaridad con los



hombres, que se han hecho culpables, pero que tienden a la justicia. S6lo a partir de la
cruz y la resurreccion se clarifica todo el significado de este acontecimiento. Al entrar
en el agua, los bautizandos reconocen sus pecados y tratan de liberarse del peso de sus
culpas. ;{Qué hizo Jesus? Lucas, que en todo su Evangelio presta una viva atencion a la
oracion de Jesus, y lo presenta constantemente como Aquel que ora —en dialogo con el
Padre—, nos dice que Jesus recibio el bautismo mientras oraba (cf. 3, 21). A partir de la
cruz y la resurreccion se hizo claro para los cristianos lo que habia ocurrido: Jests habia
cargado con la culpa de toda la humanidad; entrd con ella en el Jordan. Inicia su vida
publica tomando el puesto de los pecadores. La inicia con la anticipacion de la cruz. Es,
por asi decirlo, el verdadero Jonéas que dijo a los marineros: «Tomadme y lanzadme al
mar» (cf. Jon 1, 12). El significado pleno del bautismo de Jesls, que comporta cumplir
«toda justicia», se manifiesta solo en la cruz: el bautismo es la aceptacion de la muerte
por los pecados de la humanidad, y la voz del cielo —«Este es mi Hijo amado» (Mc
3,17)— es una referencia anticipada a la resurreccion. Asi se entiende también por qué
en las palabras de Jesus el término bautismo designa su muerte (cf. Mc 10, 38; Lc 12,
50).

Solo a partir de aqui se puede entender el bautismo cristiano. La anticipacion de la
muerte en la cruz que tiene lugar en el bautismo de Jesus, y la anticipacion de la
resurreccion, anunciada en la voz del cielo, se han hecho ahora realidad. Asi, el
bautismo con agua de Juan recibe su pleno significado del bautismo de vida y de muerte
de Jests. Aceptar la invitacion al bautismo significa ahora trasladarse al lugar del
bautismo de Jesus vy, asi, recibir en su identificacion con nosotros nuestra identificacion
con El. El punto de su anticipaciéon de la muerte es ahora para nosotros el punto de
nuestra anticipaciéon de la resurreccion con El. En su teologia del bautismo (cf. Rm 6),
Pablo ha desarrollado esta conexion interna sin hablar expresamente del bautismo de
Jesus en el Jordan.

Mediante su liturgia y teologia del icono, la Iglesia oriental ha desarrollado y
profundizado esta forma de entender el bautismo de Jesus. Ve una profunda relacion
entre el contenido de la fiesta de la Epifania (proclamacion de la filiacion divina por la
voz del cielo; en Oriente, la Epifania es el dia del bautismo) y la Pascua. En las palabras
de Jests a Juan: «Estd bien que cumplamos asi toda justicia» (Mt 3, 15), ve una
anticipacion de las palabras pronunciadas en Getsemani: «Padre. .. no se haga mi
voluntad, sino la tuya» (Mt 26,39); los cantos liturgicos del 3 de enero corresponden a
los del Miércoles Santo, los del 4 de enero a los del Jueves Santo, los del 5 de enero a
los del Viernes Santo y el Sabado Santo.

La iconografia recoge estos paralelismos. El icono del bautismo de Jesiis muestra el
agua como un sepulcro liquido que tiene la forma de una cueva oscura, que a su vez es
la representacion iconografica del Hades, el inframundo, el infierno. El descenso de
Jesus a este sepulcro liquido, a este infierno que le envuelve por completo, es la
representacion del descenso al infierno: «Sumergido en el agua, ha vencido al
poderoso» (cf. Lc 11, 22), dice Cirilo de Jerusalén. Juan Criséstomo escribe: «La
entrada y la salida del agua son representacion del descenso al infierno y de la
resurrecciony. Los troparios de la liturgia bizantina afiaden otro aspecto simbdlico mas:
«El Jordan se retir6 ante el manto de Eliseo, las aguas se dividieron y se abri6 un

camino seco como imagen auténtica del bautismo, por el que avanzamos por el camino
de la vida» (Evdokimov, p. 246).



El bautismo de Jesus se entiende asi como compendio de toda la historia, en el que se
retoma el pasado y se anticipa el futuro: el ingreso en los pecados de los demas es el
descenso al «infierno», no so6lo como espectador, como ocurre en Dante, sino
con-padeciendo y, con un sufrimiento transformador, convirtiendo los infiernos,
abriendo y derribando las puertas del abismo. Es el descenso a la casa del mal, la lucha
con el poderoso que tiene prisionero al hombre (y | como es cierto que todos somos
prisioneros de los poderes sin nombre que nos manipulan!). Este poderoso, invencible
con las meras fuerzas de la historia universal, es vencido y subyugado por el mas
poderoso que, siendo de la misma naturaleza de Dios, puede asumir toda la culpa del
mundo sufriéndola hasta el fondo, sin dejar nada al descender en la identidad de quienes
han caido. Esta lucha es la «vuelta» del ser, que produce una nueva calidad del ser,
prepara un nuevo cielo y una nueva tierra. El sacramento —el Bautismo— aparece asi
como una participacion en la lucha transformadora del mundo emprendida por Jesus en
el cambio de vida que se ha producido en su descenso y ascenso.

Con esta interpretacion y asimilacion eclesial del bautismo de Jesus, ;nos hemos alejado
demasiado de la Biblia? Conviene escuchar en este contexto el cuarto Evangelio, segun
el cual Juan el Bautista, al ver a Jesis, pronunci6 estas palabras: «Este es el Cordero de
Dios, que quita el pecado del mundo» (1, 29). Mucho se ha hablado sobre estas
palabras, que en la liturgia romana se pronuncian antes de comulgar. ;Qué significa
«cordero de Dios»? ;Como es que se denomina a Jess «cordero» y como quita este
«cordero» los pecados del mundo, los vence hasta dejarlos sin sustancia ni realidad?

Joachim Jeremias ha aportado elementos decisivos para entender correctamente esta
palabra y poder considerarla —también desde el punto de vista historico— como
verdadera palabra del Bautista. En primer lugar, se puede reconocer en ella dos
alusiones veterotestamentarias. El canto del siervo de Dios en Isaias 53,7 compara al
siervo que sufre con un cordero al que se lleva al matadero: «Como oveja ante el
esquilador, enmudecia y no abria la boca». Mas importante atn es que Jesus fue
crucificado durante una fiesta de Pascua y debia aparecer por tanto como el verdadero
cordero pascual, en el que se cumplia lo que habia significado el cordero pascual en la
salida de Egipto: liberacién de la tirania mortal de Egipto y via libre para el éxodo, el
camino hacia la libertad de la promesa. A partir de la Pascua, el simbolismo del cordero
ha sido fundamental para entender a Cristo. Lo encontramos en Pablo (cf. 1 Co 5, 7), en
Juan (cf. 19, 36), en la Primera Carta de Pedro (cf. 1,19) y en el Apocalipsis (cf. por
ejemplo, 5,6).

Jeremias llama también la atencién sobre el hecho de que la palabra hebrea talja
significa tanto «cordero» como «mozo», «siervo» (ThWNT I 343). Asi, las palabras del
Bautista pueden haber hecho referencia ante todo al siervo de Dios que, con sus
penitencias vicarias, «carga» con los pecados del mundo; pero en ellas también se le
podria reconocer como el verdadero cordero pascual, que con su expiacion borra los
pecados del mundo. «Paciente como un cordero ofrecido en sacrificio, el Salvador se ha
encaminado hacia la muerte por nosotros en la cruz; con la fuerza expiatoria de su
muerte inocente ha borrado la culpa de toda la humanidad» (ThWNT 1343s). Si en las
penurias de la opresion egipcia la sangre del cordero pascual habia sido decisiva para la
liberacion de Israel, El, el Hijo que se ha hecho siervo —el pastor que se ha convertido
en cordero— se ha hecho garantia ya no sélo para Israel, sino para la liberacion del
«mundoy, para toda la humanidad.



Con ello se introduce el gran tema de la universalidad de la mision de Jesus. Israel no
existe s6lo para si mismo: su eleccion es el camino por el que Dios quiere llegar a todos.
Encontraremos repetidamente el tema de la universalidad como verdadero centro de la
mision de Jesus. Aparece ya al comienzo del camino de Jesus, en el cuarto Evangelio,
con la frase del cordero de Dios que quita el pecado del mundo.

La expresion «cordero de Diosy interpreta, si podemos decirlo asi, la teologia de la cruz
que hay en el bautismo de Jesus, de su descenso a las profundidades de la muerte. Los
cuatro Evangelios indican, aunque de formas diversas, que al salir Jests de las aguas el
cielo se «rasgd» (Mc), se «abrié» (Mt y Lc), que el espiritu bajo sobre El «como una
paloma» y que se oy una voz del cielo que, segin Marcos y Lucas, se dirige a Jesus:
«T eres...», y segin Mateo, dijo de él: «Este es mi hijo, el amado, mi predilecto» (3,
17). La imagen de la paloma puede recordar al Espiritu que aleteaba sobre las aguas del
que habla el relato de la creacion (cf. Gn 1, 2); mediante la particula «como» (como una
paloma) ésta funciona como «imagen de lo que en sustancia no se puede describir.»
(Gnilka, I, p. 78). Por lo que se refiere a la «voz», la volveremos a encontrar con
ocasion de la transfiguracion de Jests, cuando se afiade sin embargo el imperativo:
«Escuchadle». En su momento trataré sobre el significado de estas palabras con mas
detalle.

Aqui deseo solo subrayar brevemente tres aspectos. En primer lugar, la imagen del cielo
que se abre: sobre Jesus el cielo estd abierto. Su comunion con la voluntad del Padre, la
«toda justicia» que cumple, abre el cielo, que por su propia esencia es precisamente alli
donde se cumple la voluntad de Dios. A ello se anade la proclamacion por parte de
Dios, el Padre, de la mision de Cristo, pero que no supone un hacer, sino su ser: El es el
Hijo predilecto, sobre el cual descansa el beneplacito de Dios. Finalmente, quisiera
sefialar que aqui encontramos, junto con el Hijo, también al Padre y al Espiritu Santo: se
preanuncia el misterio del Dios trino, que naturalmente so6lo se puede manifestar en
profundidad en el transcurso del camino completo de Jesus. En este sentido, se perfila
un arco que enlaza este comienzo del camino de Jests con las palabras con las que el
Resucitado enviard a sus discipulos a recorrer el «mundoy»: «Id y haced discipulos de
todos los pueblos, bautizdndolos en el nombre del Padre, y del Hijo, y del Espiritu
Santo» (Mt 28, 19). El bautismo que desde entonces administran los discipulos de Jests
es el ingreso en el bautismo de Jesus, el ingreso en la realidad que El ha anticipado con
su bautismo. Asi se llega a ser cristiano.

Una amplia corriente de la teologia liberal ha interpretado el bautismo de Jesus como
una experiencia vocacional: Jests, que hasta entonces habia llevado una vida del todo
normal en la provincia de Galilea, habria tenido una experiencia estremecedora; en ella
habria tomado conciencia de una relacién especial con Dios y de su mision religiosa,
conciencia madurada sobre la base de las expectativas entonces reinantes en Israel, a las
que Juan habia dado una nueva forma, y a causa también de la conmocidén personal
provocada en El por el acontecimiento del bautismo. Pero nada de esto se encuentra en
los textos. Por mucha erudicidén con que se quiera presentar esta tesis, corresponde mas
al género de las novelas sobre Jesis que a la verdadera interpretacion de los textos.
Estos no nos permiten mirar la intimidad de Jesus. El esta por encima de nuestras
psicologias (Romano Guardini). Pero nos dejan apreciar en qué relacion esta Jests con
«Moisés y los Profetas»; nos dejan conocer la intima unidad de su camino desde el
primer momento de su vida hasta la cruz y la resurreccion. Jesus no aparece como un
hombre genial con sus emociones, sus fracasos y sus €xitos, con lo que, como personaje
de una época pasada, quedaria a una distancia insalvable de nosotros. Se presenta ante



nosotros mas bien como «el Hijo predilecto», que si por un lado es totalmente Otro,
precisamente por ello puede ser contemporaneo de todos nosotros, «mas interior en cada
uno de nosotros que lo mas intimo nuestro» (cf. San Agustin, Confesiones, III, 6,11).

(Ratzinger, J. — Benedicto X VI, Jesus de Nazaret, Tomo I, Ed. Planeta, 2007, Santiago
de Chile, p. 31-47)

Benedicto XVI

FIESTA DEL BAUTISMO DEL SENOR
SANTA MISA Y BAUTISMO DE LOS NINOS
HOMILIA DEL SANTO PADRE BENEDICTO XVI

Capilla Sixtina, Domingo 11 de enero de 2009
Queridos hermanos y hermanas:

Las palabras que el evangelista san Marcos menciona al inicio de su evangelio: "Tu eres
mi Hijo amado, en ti me complazco" (Mc 1, 11), nos introducen en el corazon de la
fiesta de hoy del Bautismo del Sefior, con la que se concluye el tiempo de Navidad. El
ciclo de las solemnidades navidefias nos permite meditar en el nacimiento de Jesus
anunciado por los angeles, envueltos en el esplendor luminoso de Dios. El tiempo
navidefio nos habla de la estrella que guia a los Magos de Oriente hasta la casa de
Belén, y nos invita a mirar al cielo que se abre sobre el Jordan, mientras resuena la voz
de Dios. Son signos a través de los cuales el Sefior no se cansa de repetirnos: "Si, estoy
aqui. Os conozco. Os amo. Hay un camino que desde mi va hasta vosotros. Hay un
camino que desde vosotros sube hacia mi". El Creador, para poder dejarse ver y tocar,
asumid en Jesus las dimensiones de un nifio, de un ser humano como nosotros. Al
mismo tiempo, Dios, al hacerse pequefio, hizo resplandecer la luz de su grandeza,
porque, precisamente abajandose hasta la impotencia inerme del amor, demuestra cual
es la verdadera grandeza, mas atun, qué quiere decir ser Dios.

El significado de la Navidad, y mas en general el sentido del afio litirgico, es
precisamente el de acercarnos a estos signos divinos, para reconocerlos presentes en los
acontecimientos de todos los dias, a fin de que nuestro corazon se abra al amor de Dios.
Y si la Navidad y la Epifania sirven sobre todo para hacernos capaces de ver, para
abrirnos los ojos y el corazon al misterio de un Dios que viene a estar con nosotros, la
fiesta del Bautismo de Jests nos introduce, podriamos decir, en la cotidianidad de una
relacion personal con €l. En efecto, Jesus se ha unido a nosotros, mediante la inmersion
en las aguas del Jordan. El Bautismo es, por decirlo asi, el puente que Jesus ha
construido entre ¢l y nosotros, el camino por el que se hace accesible a nosotros; es el
arco iris divino sobre nuestra vida, la promesa del gran si de Dios, la puerta de la
esperanza y, al mismo tiempo, la sefial que nos indica el camino por recorrer de modo
activo y gozoso para encontrarlo y sentirnos amados por él.

Queridos amigos, estoy verdaderamente feliz porque también este afio, en este dia de
fiesta, tengo la oportunidad de bautizar a algunos nifios. Sobre ellos se posa hoy la



"complacencia" de Dios. Desde que el Hijo unigénito del Padre se hizo bautizar, el cielo
realmente se abrid y sigue abriéndose, y podemos encomendar toda nueva vida que nace
en manos de Aquel que es mas poderoso que los poderes ocultos del mal. En efecto,
esto es lo que implica el Bautismo: restituimos a Dios lo que de ¢l ha venido. El nifio no
es propiedad de los padres, sino que el Creador lo confia a su responsabilidad,
libremente y de modo siempre nuevo, para que ellos le ayuden a ser un hijo libre de
Dios. Soélo si los padres maduran esta certeza lograran encontrar el equilibrio justo entre
la pretensiéon de poder disponer de sus hijos como si fueran una posesion privada,
plasméndolos segin sus propias ideas y deseos, y la actitud libertaria que se expresa
dejandolos crecer con plena autonomia, satisfaciendo todos sus deseos y aspiraciones,
considerando esto un modo justo de cultivar su personalidad.

Si con este sacramento el recién bautizado se convierte en hijo adoptivo de Dios, objeto
de su amor infinito que lo tutela y defiende de las fuerzas oscuras del maligno, es
preciso ensefiarle a reconocer a Dios como su Padre y a relacionarse con €l con actitud
de hijo. Por tanto, segtn la tradicion cristiana, tal como hacemos hoy, cuando se bautiza
a los nifios introduciéndolos en la luz de Dios y de sus ensefianzas, no se los fuerza, sino
que se les da la riqueza de la vida divina en la que reside la verdadera libertad, que es
propia de los hijos de Dios; una libertad que deberd educarse y formarse con la
maduracion de los afios, para que llegue a ser capaz de opciones personales
responsables.

Queridos padres, queridos padrinos y madrinas, os saludo a todos con afecto y me uno a
vuestra alegria por estos nifios que hoy renacen a la vida eterna. Sed conscientes del don
recibido y no ceséis de dar gracias al Sefior que, con el sacramento que hoy reciben,
introduce a vuestros hijos en una nueva familia, més grande y estable, mas abierta y
numerosa que la vuestra: me refiero a la familia de los creyentes, a la Iglesia, una
familia que tiene a Dios por Padre y en la que todos se reconocen hermanos en
Jesucristo. Asi pues, hoy vosotros encomendais a vuestros hijos a la bondad de Dios,
que es fuerza de luz y de amor; y ellos, aun en medio de las dificultades de la vida, no
se sentiran jamas abandonados si permanecen unidos a él. Por tanto, preocupaos por
educarlos en la fe, por ensenarles a rezar y a crecer como hacia Jesus, y con su ayuda,
"en sabiduria, en estatura y en gracia ante Dios y ante los hombres" (Lc 2, 52).

Volviendo ahora al pasaje evangélico, tratemos de comprender aiin mas lo que sucede
hoy aqui. San Marcos narra que, mientras Juan Bautista predica a orillas del rio Jordén,
proclamando la urgencia de la conversion con vistas a la venida ya proxima del Mesias,
he aqui que Jests, mezclado entre la gente, se presenta para ser bautizado. Ciertamente,
el bautismo de Juan es un bautismo de penitencia, muy distinto del sacramento que
instituird Jess. Sin embargo, en aquel momento ya se vislumbra la mision del
Redentor, puesto que, cuando sale del agua, resuena una voz desde cielo y baja sobre él
el Espiritu Santo (cf. Mc 1, 10): el Padre celestial lo proclama como su hijo predilecto y
testimonia publicamente su mision salvifica universal, que se cumplird plenamente con
su muerte en la cruz y su resurreccion. Solo entonces, con el sacrificio pascual, el
perdon de los pecados sera universal y total. Con el Bautismo, no nos sumergimos
simplemente en las aguas del Jordén para proclamar nuestro compromiso de conversion,
sino que se efunde en nosotros la sangre redentora de Cristo, que nos purifica y nos
salva. Es el Hijo amado del Padre, en el que ¢l se complace, quien adquiere de nuevo
para nosotros la dignidad y la alegria de llamarnos y ser realmente "hijos" de Dios.



Dentro de poco reviviremos este misterio evocado por la solemnidad que hoy
celebramos; los signos y simbolos del sacramento del Bautismo nos ayudardn a
comprender lo que el Sefior realiza en el corazon de estos nifios, haciéndolos "suyos"
para siempre, morada elegida de su Espiritu y "piedras vivas" para la construccion del
edificio espiritual que es la Iglesia. La Virgen Maria, Madre de Jesus, el Hijo amado de
Dios, vele sobre ellos y sobre sus familias y los acompafie siempre, para que puedan
realizar plenamente el proyecto de salvacion que, con el Bautismo, se realiza en su vida.
Y nosotros, queridos hermanos y hermanas, acompaiiémoslos con nuestra oracion;
oremos por los padres, los padrinos y las madrinas y por sus parientes, para que les
ayuden a crecer en la fe; oremos por todos nosotros aqui presentes para que,
participando devotamente en esta celebracidon, renovemos las promesas de nuestro
Bautismo y demos gracias al Sefior por su constante asistencia. Amén.

© Copyright 2009 - Libreria Editrice Vaticana

San Juan Crisostomo

EN LA HUMILDAD DEL SENOR BRILLA SU GRANDEZA

1. El Sefior viene a bautizarse entre los esclavos, el Juez entre los reos. Pero no te
turbes, porque en estas bajezas es donde brilla mejor su alteza. El que quiso ser llevado
por tanto tiempo en un vientre virginal y salir de alli con nuestra naturaleza, el que quiso
luego ser abofeteado y crucificado y suftrir todo lo demas que sufrio, ;qué maravilla es
que quisiera también ser bautizado y acercarse, confundido entre la turba, a quien era
siervo suyo? Lo de verdad maravilloso es que, siendo Dios, quisiera hacerse hombre. Lo
demas es ya pura consecuencia. Por eso también Juan se adelantd a decir todo lo que
dijo sobre que ¢l no era digno de desatar la correa de su sandalia, y todo lo demas: que
El es juez, y ha de dar a cada uno conforme a su merecido y que a todos haria,
copiosamente, don del Espiritu Santo. Con esto, al verle como se acerca para ser
bautizado, ningtn pensamiento bajo debemos tener sobre El. De ahi que el mismo Juan,
cuando llega Jesus, trata de impedirselo, diciendo: Yo soy el que tengo necesidad de ser
por ti bautizado, y ;tu vienes a mi? El bautismo de Juan era simple lavatorio de
arrepentimiento y que so6lo llevaba a la confesion de las propias culpas. Ahora bien,
porque nadie pensara que también Jesus venia a €l con esa intencidon, de antemano
corrige Juan semejante idea, llamandole cordero de Dios y redentor de los pecados de la
tierra entera. Porque quien tenia poder de quitar los pecados de todo el género humano,
mucho mas habia de estar El mismo sin pecado. De ahi que no dijo Juan: "Mirad al
impecable", sino lo que era mucho mas: Mirad al que quita el pecado del mundo. De
este modo, y con absoluta plenitud, por lo uno habéis de recibir lo otro, y asi recibido,
ya podéis comprender que hubieron de ser otros los intentos de Jesus al acercarse para
ser bautizado. Por eso, cuando Jesus llega, le dice Juan: Yo soy el que necesita ser por ti
bautizado, y ;tu vienes a mi? Y no dijo: ";Y tu vas a ser por mi bautizado?" Pues aun
esto temio decir. Pues ;qué dijo? ;Y tu vienes a mi?

(Qué hace entonces Cristo? Lo que mas adelante habia de hacer con Pedro, eso hace
aqui con Juan. También Pedro se oponia a que Jesus le lavara los pies; pero el Sefior le



dijo: Lo que yo hago, ti no lo comprendes ahora; mas adelante lo comprenderds. Y
luego: No tendras parte conmigo. Y Pedro inmediatamente desistio de su oposicion y
cambio totalmente de sentir. Por modo semejante, le dijo aqui Jests a Juan: Déjame por
ahora, pues de esta manera es conveniente que cumplamos toda justicia. Y Juan
obedecié inmediatamente. Porque ni Pedro ni Juan eran desmedidamente contumaces,
sino que mostraban a par su amor y su obediencia, y en todo trataban de seguir la
ordenacion del Sefior. Mas considerad como justamente por el motivo que hacia a Juan
recelar, por ése le lleva Cristo a bautizarle. Porque no le dijo: "Asi es justo", sino: Asi es
conveniente. Lo que por mas indigno tenia Juan era que el Sefior fuera bautizado por un
esclavo suyo, y eso justamente es lo que el Sefor le opone para bautizarse. Como si
dijera: ";T0 huyes y rehusas bautizarme por tenerlo por cosa inconveniente? Pues por
eso justamente, déjame por ahora, pues es la cosa mas conveniente del mundo". Y no
dijo simplemente: Déjame, sino: Déjame por ahora. No siempre serd asi—parece
decirle el Sefior—; ya me veras un dia como tu deseas. Por ahora, sin embargo, soporta
esto. Y seguidamente le hace ver por qué es eso conveniente, ;Por qué, pues, es
conveniente? Porque de esta manera cumplimos toda la ley. Eso quiso decir al hablar de
toda justicia. Porque justicia es el cumplimiento perfecto de los mandamientos. Como
quiera, pues, dice Jesus, que he ya cumplido todos los mandamientos y sélo esto me
queda por cumplir, quiero también cumplir esto. Yo he venido para destruir la maldicion
que se fundaba en la transgresion de la ley. Antes, pues, tengo que cumplirla yo toda,
tengo que libraros a vosotros de la condenacion, y entonces poner término a la ley. Es
conveniente, pues, que yo cumpla toda la ley, porque conveniente es también que
destruya la maldicion contra vosotros que esta escrita en la ley. Para este fin tomé carne
y he venido al mundo. Entonces le dejo. Y, una vez bariado. Jesus subio inmediatamente
del agua, y he aqui que se le abrieron los cielos. Y vio al Espiritu de Dios que bajaba
como una paloma y se posaba sobre El.

LOS JUDIOS TENIAN A JUAN POR SUPERIOR A JESUS

2. Las gentes tenian a Juan por muy superior a Jests. Juan habia pasado toda su vida en
el desierto, era hijo de un sumo sacerdote, habia nacido de una madre estéril, iba ahora
vestido de aquel extrafio atuendo y llamaba a todos para que se bautizaran; a Jesus,
empero, todo el mundo le tenia por hijo de una pobre mujer, pues todavia no se habia
hecho a todos manifiesto su nacimiento virginal; se habia criado en su casa, su trato era
corriente con todos y vestia como todo el mundo. De ahi que se le tuviera por inferior a
Juan, como quiera que nada se sabia atin de aquellos inefables misterios. Por afiadidura,
vino a que Juan le bautizara, lo que, aun sin todo lo otro, -confirmaba el prestigio en que
se tenia al Bautista. A Jests se le tenia por uno de tantos. Porque, de no ser
efectivamente uno de tantos, no hubiera acudido a bafiarse confundido entre la
muchedumbre. Juan, en cambio, era muy superior a Jesiis y hombre maravilloso. Pues
bien, por qué esta opinion no prevaleciera entre la muchedumbre, apenas se baii¢ Jesus,
se le abren los cielos y desciende el Espiritu Santo, y, juntamente con el Espiritu Santo,
se oye una voz que pregona la dignidad del Unigénito alli presente. Sin embargo, aun
aquella voz que decia: Este es mi Hijo amado, podia parecer a las turbas que mas bien
convenia a Juan que a Jesus; porque no dijo la voz: "Este que se estd banando", sino
simplemente: Este. Cualquiera que la oyera, la hubiera antes bien aplicado al que
bafiaba que no al bafiado, primero por la dignidad misma del bautizante y luego por
todo lo anteriormente dicho. De ahi que viniera el Espiritu Santo en forma de paloma
para fijar la voz sobre Jestis y hacer patente a todo el mundo que aquel Este no se dijo



por Juan que bautizaba, sino por Jesus, que era bautizado.

POR QUE NO CREYERON LOS JUDIiOS

—Y como es—me diré¢is—que no creyeron los judios ante estos prodigios? --También
en tiempo de Moisés hubo muchos prodigios, siquiera no fueran como éstos; sin
embargo, después de aquellos prodigios, después de las voces, las trompetas y los
relampagos del Sinai, se fundieron el becerro de oro y se iniciaron en los ritos de
Beelphegor. Y estos mismos que estaban entonces presentes al bautismo de Jesus y que
vieron luego resucitado a Léazaro, estuvieron tan lejos de creer al que tales, prodigios
obraba, que muchas veces intentaron quitarle la vida. Si, pues, con un muerto resucitado
ante sus ojos fueron tan malvados, ;de qué os sorprendas que no recibieran una voz
bajada del cielo? Cuando un alma es insensata y estéd pervertida y, sobre todo, dominada
por la peste de la envidia, nada de todo eso la conmueve; asi como, por lo contrario, un
alma bien dispuesta; todo lo acepta con facilidad y hasta, en parte, todo eso huelga para
ella. No digais, pues, que no creyeron. Preguntaos mas bien si no sucedié cuanto habia
de suceder para que pudieran creer. A la verdad, ya por boca de su profeta, Dios se
prepara este modo de defensa contra todo lo que contra El pudieran decir. Tenian que
perecer los judios y ser entregados al ultimo castigo. Pues bien, por qué nadie pudiera
culpar a su providencia de lo que s6lo a malicia de ellos mismos se debia, les pregunta
Dios: jQué tenia yo que hacer por esta viga que no lo haya hecho? Aqui también,
considerad qué tuvo que suceder y no sucedio. Y, si alguna vez delante de ti se habla
contra la providencia divina, valete de este mismo argumento para defenderla de
quienes pretenden echarle la culpa de lo que es s6lo maldad de los hombres. Mirad, si
no, qué prodigios se obran aqui: no se abre el paraiso, sino el cielo mismo. Y eso solo
como preludio de los que habian de venir.

POR QUE SE ABREN LOS CIELOS EN EL BAUTISMO DE JESUS

Mas aplacemos para otra ocasiéon nuestro discurso contra los judios. Ahora, con la
ayuda de Dios, volvamos a nuestro proposito. Y, una vez barniado Jesus, subio del agua,
v he aqui que se le abrieron los cielos. —;Por qué razon, pues, se abren los cielos?
—Porque os deis cuenta de que también en vuestro bautismo se abre el cielo, os llama
Dios a la patria de arriba y quiere que no tengais ya nada de comun con la tierra. Aun
cuando no lo vedis, no por eso habéis de dejar de creerlo. A los comienzos se dan
siempre esos prodigios, y las cosas espirituales vienen a hacerse sensibles y visibles; se
dan prodigios como el del Jordan en atencidn a los mas rudos y que necesitan de vision
sensible, pues son incapaces de toda idea de la naturaleza espiritual. So6lo a lo visible
levantan la cabeza. De este modo, aun cuando después no se hacen ya aquellos
prodigios, se puede aceptar por la fe lo que una vez al principio nos pusieron ellos de
manifiesto. También en el tiempo de los apostoles se produjo aquel bramido de viento
impetuoso y aparecieron sobre sus cabezas las lenguas de fuego; pero ello no fue por los
apostoles, sino por los judios alli presentes. Sin embargo, aun cuando ahora no se den
esos signos sensibles, nosotros aceptamos lo que ellos pusieron una vez de manifiesto.
La paloma aparecid entonces para sefialar como con el dedo a los alli presentes y a Juan
mismo que Jesus era Hijo de Dios; mas no s6lo para eso, sino para que tu también
adviertas que en tu bautismo viene también sobre ti el Espiritu Santo.



POR QUE APARECE EL ESPIiRITU SANTO EN FORMA DE PALOMA

3. Mas ahora ya no necesitamos de vision sensible, pues la fe nos basta por todo. Los
signos, en efecto, no son para los que creen, sino para los que no creen. —Mas ;por qué
apareci6 el Espiritu Santo en forma de paloma? --Porque la paloma es un ave mansa y
pura. Como el Espiritu Santo es espiritu de mansedumbre, aparece bajo la forma de
paloma. La paloma, por otra parte, nos recuerda también la antigua historia. Porque bien
sabéis que, cuando nuestro linaje sufrié naufragio universal y estuvo a punto de
desaparecer, aparecio la paloma para sefialar la terminacion de la tormenta, y, llevando
un ramo de olivo, anunci6 la buena nueva de la paz sobre toda la tierra. Todo lo cual era
figura de lo por venir. A la verdad, la situacion de los hombres entonces era peor que la
de ahora y merecia mayor castigo. Ahora bien, para que no desesperéis, el Sefor os trae
a la memoria esta historia. Y, en efecto, cuando entonces las cosas habian llegado a
estado de desesperacion, todavia hubo solucién y remedio. Mas entonces fue por medio
de castigo; ahora, empero, por gracia y don inefable. Por eso aparece ahora la paloma,
no para traer un ramo de olivo en el pico, sino para sefialarnos al que venia a librarnos
de todos nuestros males y para infundirnos las mas bellas esperanzas. Esa paloma no
venia para sacar a un solo hombre del arca, sino para levantar al cielo la tierra entera, y,
en lugar del ramo de olivo, trae a todo el género humano la filiacién divina.

EL ESPIRITU SANTO NO ES INFERIOR AL HIJO

Considerad, pues, la grandeza de ese don, y no pensaréis que el Espiritu Santo sea
inferior al Hijo por haber aparecido en esa forma. Realmente, oigo decir a algunos que
la misma diferencia que va del hombre a la paloma, ésa va de Cristo al Espiritu Santo,
pues el uno aparecié en nuestra naturaleza y el otro bajo la forma de paloma. ;Qué
puede responderse a esto? A esto se responde que el Hijo de Dios tomo realmente la
naturaleza humana; pero el Espiritu Santo no tomé naturaleza de paloma. Por eso no
dice el evangelista que el Espiritu Santo aparecidé en naturaleza de paloma, sino en
forma de paloma. Y todavia se trata de caso inico—Ia aparicion bajo esta figura—, que
ya no se repitidé posteriormente. Y si por esta razén decimos que el Espiritu Santo es
menor que el Hijo, segiin esto habra también que convenir en que los querubines son
mucho mejores que El, y tanto cuanto un 4guila es mejor que una paloma. Figura, en
efecto, de 4guila tomaron los querubines. Mejores también los simples angeles, que han
aparecido muchas veces en figura de hombres. Pero no, no hay nada de eso. A la
verdad, una cosa es la realidad de la encarnacion, y otra la condescendencia divina en
una aparicion pasajera. No sedis, pues, ingratos para con vuestro bienhechor, ni le
paguéis con lo contrario a quien os ha abierto la fuente de la bienaventuranza, Porque
donde se da la dignidad de la filiacidon divina, alli no puede existir mal ninguno, alli se
nos dan juntos todos los bienes.

EL BAUTISMO DE JESUS PONE FIN AL DE JUAN

Por ello justamente, el bautismo judaico cesa y empieza el nuestro. Lo que sucedi6 con
la pascua, eso mismo sucede también con el bautismo. Alli, en efecto, celebrando el
Sefior las dos pascuas, a la una le puso término y dio principio a la otra; aqui también, al
cumplir el bautismo judaico, abri6 las puertas de la Iglesia. Como otrora en una sola
mesa, asi aqui, en un solo rio, Cristo esta juntamente describiendo la sombra y
realizando la verdad. Porque sélo el bautismo de Cristo contiene el don del Espiritu



Santo; el de Juan nada tiene que ver con ese don. De ahi que ninglin prodigio se cumple
en ninguno de los otros bautizados; si solo al bautizarse Aquel que nos habia de dar este
bautismo. Con ello quiso el Sefior que advirtierais, aparte lo ya dicho, que no fue la
pureza del que bautizaba, sino la virtud del que era bautizado, la que hizo todo aquello.
Sélo por El se abrieron los cielos y descendi6 el Espiritu Santo. Porque, desde aquel
momento, nos saca de la vida vieja a la nueva, nos abre las puertas de arriba, nos manda
desde alli al Espiritu Santo y nos convida a nuestra patria celeste. Y no so6lo nos
convida, sino que, a par, nos otorga la maxima dignidad. Porque no nos hizo angeles o
arcangeles, sino hijos amados de Dios; de este modo nos conduce a aquella herencia
celeste.

LLEVEMOS VIDA DIGNA DE NUESTRA DIGNIDAD

4. Considerando todo esto, llevemos vida digna del amor de quien nos ha llamado,
digna de la vida misma del cielo, digna del honor que se nos ha concedido. Crucificados
al mundo y crucificando en nosotros mismos al mundo, llevemos con toda perfeccion la
vida misma del cielo. No porque vuestro cuerpo no haya sido aun transportado al cielo,
penséis que tenéis ain nada que ver con la tierra. Vuestra cabeza—Cristo--, alli la tenéis
ya sentada. Y por eso, cuando el Senor vino al mundo, se trajo aca consigo a los
angeles; luego te tomd a ti y se volvid a los cielos; por que aprendas que, aun antes de
subir alli, es posible llevar en la tierra vida del cielo. Conservemos, pues, la nobleza que
hemos recibido desde el principio, suspiremos cada dia por los celestes palacios,
tengamos todo lo presente por sombra y suefio. Si un rey te hiciera de pronto hijo suyo--
a ti, pobre mendigo—, a fe que no te acordarias mas de tu tugurio ni de su miseria. Y,
sin embargo, no seria tanta la diferencia de un estado a otro. No penséis, pues, tampoco
ahora en nada de vuestra vida pasada, pues mucho mejor es aquello a que habéis sido
llamados. El que os llama es el duefio soberano de los angeles, los dones que os ofrece
sobrepasan toda razoén y toda inteligencia. Porque no te llama de tu tierra a otra tierra,
como lo haria un rey de acd, sino de la tierra al cielo, de la naturaleza mortal a la gloria
inmortal e inefable, que s6lo entonces comprenderemos claramente cuando de ella
gocemos. Cuando estais, pues, destinados a participar de tan altos bienes, ;jaun os
acordais del dinero y os pegdais a las apariencias de acd, y no considerdis que todo lo
visible es mas vil que los harapos de un mendigo? ;No os mostrais indignos del honor
que se os ha concedido? ;Y qué defensa podréis alegar? O, por mejor decir, ;qué
castigo no sufriréis si después de don tan alto volvéis al vomito? Porque ya no seréis
castigados simplemente por haber pecado como hombres, sino como hijos de Dios, y la
grandeza misma del honor recibido se os convertira en motivo de mayor castigo. A la
verdad, tampoco nosotros castigamos del mismo modo a los esclavos y a los hijos, aun
cuando se trate de las mismas faltas; sefialadamente cuando han recibido grandes
beneficios de nosotros. Ahora bien, si el que habia obtenido por morada el paraiso,
tantos males hubo de sufrir por un solo acto de desobediencia después del honor
recibido, ;qué perddn tendremos nosotros, a quienes se nos ha prometido el cielo mismo
y hemos sido hechos coherederos con el Unigénito del Padre? ;Qué perddn, repito,
tendremos si después de recibir a la paloma corremos tras la serpiente?

Ya no se nos dird como a Adan: Tierra eres y a la tierra volveras, o aquello de: Con
sudor trabajaras la tierra, ni lo otro de que antes habla la Escritura, sino cosas mucho
mas terribles: las tinieblas exteriores, las cadenas irrompibles, el gusano venenoso, el
crujir de dientes. Y con mucha razén. Porque quien con tan grande beneficio no se ha
hecho mejor, bien merece sufrir el ultimo y mas duro suplicio. En otro tiempo, Elias



abri6 y cerrd el cielo, pero solo para que lloviera o no lloviera; mas para vosotros no se
abre asi el cielo, sino para que podais subir a €l; y no s6lo para que subdais vosotros, sino
para que llevéis, si queréis, también a otros; tal confianza, tal autoridad, os ha dado el
Senor en todas sus cosas. Nuestra casa esta en el cielo; llevemos alli nuestros bienes.
Asi, pues, como tenemos en el cielo nuestra casa, alli hemos de depositar todas nuestras
cosas, sin dejar aqui nada, para no exponernos a perderlas. Aqui, por mas que eches la
llave, y pongas puertas y cerrojos, y des tus 6rdenes a miles de criados, y ganes por la
mano a tantos granujas, y logres esquivar las miradas de los envidiosos; aun cuando
pudieras detener la accion destructora de la polilla y del tiempo—Ilo que es imposible—;
por lo menos, jamas escaparas a la muerte, y en un abrir y cerrar de ojos se te arrebatara
todo lo que tienes. Y no sélo se te arrebatara, sino que con frecuencia ird a parar a
manos de tus mismos enemigos. Mas, si todo lo trasladas a tu casa del cielo, estaras al
abrigo de todos esos trances. Alli no necesitas ni llaves ni puertas ni cerrojos: tal es la
virtud de aquella ciudad, tan seguro es aquel lugar, inaccesible a toda corrupcion y
malicia.

San juan Criséstomo, Homilias sobre el Evangelio de San Mateo (1), Homilia 12, 1-4,
BAC Madrid 1955, 219-31

Guion Fiesta del Bautismo del Sefior (A)

Entrada:

La Sagrada Liturgia nos recuerda nuestra identidad como cristianos, nacidos como hijos
de Dios de la fuente bautismal para crecer en la vida divina hasta la plena madurez en
Cristo.

Liturgia de la Palabra
Primera Lectura: Isaias 42, 1- 4. 6- 7

El Verbo de Dios al encarnarse hace alianza eterna con el hombre, y se constituye en
Luz para todas las naciones de la tierra.

Salmo Responsorial: 28, 1 2- 3ac. 4. 3b. 9¢c- 10
Segunda Lectura: Hechos 10, 34- 38

Cristo, ungido con el Espiritu Santo, es el Sefior de todos.
Evangelio: Mateo 3, 13- 17

Jestis en su humildad quiere ser bautizado. De esta manera se somete a la Voluntad del
Padre y el Espiritu de Dios desciende sobre El.

Preces: Bautismo del Sefior



Presentamos las necesidades de todos los hombres a Jesus, que viene del cielo para
revelarnos su gloria.

A cada intencion respondemos cantando:

* Por el Santo Padre Francisco para que, ungido con la fuerza de lo alto, sea siempre
una luz en el camino de cuantos buscan al Sefior. Oremos.

* Por los consagrados, para que viviendo con generosa radicalidad la fe, la esperanza y
el amor recibidos en el bautismo, sean para el mundo un reflejo del amor del Padre.
Oremos.

* Por todos los fieles laicos, para que vivan las promesas bautismales con la alegria de
saberse hijos de Dios en Jesucristo. Oremos.

* Por las naciones, para que abiertas a la manifestacion del Sefior reinen en ellas el
derecho, la justicia y la paz. Oremos.

* Por todos nosotros, que en este tiempo de navidad hemos contemplado el misterio
escondido desde toda la eternidad, para que guarddndolo en el corazén demos frutos
dignos de conversion. Oremos.

Con la confianza de los hijos, te presentamos Seiior estas oraciones sabiendo que no
seremos defraudados. Tu que vives y reinas por los siglos de los siglos. Amén.

Liturgia Eucaristica
Ofertorio:
Recibe Sefior, la ofrenda de nuestra vida y el deseo sincero de hacer el bien a todos.

* Que estos cirios que presentamos, sean signo de nuestro compromiso de llevar a todos
los hombres la Buena Nueva de Cristo, el Hijo predilecto del Padre.

*Ofrecemos estos alimentos para nuestro prdjimo necesitado.

*Presentamos el pan y el vino y con ellos nuestra comunion con los que sufren y
comparten la Pasion de Cristo.

Comunion:

La Eucaristia nos hace “hombres nuevos”, “criaturas nuevas”, y suscita en nuestras
almas el deseo de entregarnos a Dios sin reservas.



Salida:
Maria engendr6 para nosotros al Salvador que quita los pecados del mundo. Vivamos

con gozosa radicalidad la fe, la esperanza y el amor recibidos en el bautismo.

(Gentileza del Monasterio “Santa Teresa de los Andes” (SSVM) _ San Rafael
Argentina)



