
-------------- Texto Litúrgico ----------------

PRIMERA LECTURA

Mientras Moisés tenía los brazos
 levantados, vencía Israel

Lectura del libro del Éxodo 17, 8-13
Los  amalecitas  atacaron  a  Israel  en  Refidim.  Moisés  dijo  a  Josué: 
«Elige a algunos de nuestros hombres y ve mañana a combatir contra 
Amalec. Yo estaré de pie sobre la cima del monte, teniendo en mi 
mano el bastón de Dios».
Josué hizo lo que le había dicho Moisés, y fue a combatir contra los 
amalecitas.
Entretanto, Moisés, Aarón y Jur habían subido a la cima del monte. Y 
mientras  Moisés  tenía  los  brazos  levantados,  vencía  Israel;  pero 
cuando los dejaba caer, prevalecía Amalec.
Como  Moisés  tenía  los  brazos  muy  cansados,  ellos  tomaron  una 
piedra y la pusieron donde él estaba. Moisés se sentó sobre la piedra, 
mientras Aarón y Jur le sostenían los brazos, uno a cada lado. Así sus 
brazos se mantuvieron firmes hasta la puesta del sol.
De esa manera, Josué derrotó a Amalec y a sus tropas al filo de la 
espada.
Palabra de Dios.

Salmo responsorial 120, 1-8

R. Nuestra ayuda está en el Nombre del Señor.
Levanto mis ojos a las montañas: 
¿de dónde me vendrá la ayuda? 
La ayuda me viene del Señor, 
que hizo el cielo y la tierra. R.
Él no dejará que resbale tu pie: 
¡tu guardián no duerme!



No, no duerme ni dormita 
el guardián de Israel. R.
El Señor es tu guardián,
es la sombra protectora a tu derecha: 
de día, no te dañará el sol,
ni la luna de noche. R.
El Señor te protegerá de todo mal
y cuidará tu vida.
Él te protegerá en la partida y el regreso, 
ahora y para siempre. R.

SEGUNDA LECTURA

El hombre de Dios sea perfecto y esté preparado
para hacer siempre el bien

Lectura de la segunda carta del Apóstol san Pablo a Timoteo 
3, 14-4, 2

Querido hijo:
Permanece  fiel  a  la  doctrina  que  aprendiste  y  de  la  que  estás 
plenamente convencido: tú sabes de quiénes la has recibido.
Recuerda que desde la niñez conoces las Sagradas Escrituras: ellas 
pueden darte la sabiduría que conduce a la salvación, mediante la fe 
en Cristo Jesús. Toda la Escritura está inspirada por Dios, y es útil 
para enseñar y para argüir, para corregir y para educar en la justicia, 
a fin de que el hombre de Dios sea perfecto y esté preparado para 
hacer siempre el bien.
Yo te conjuro delante de Dios y de Cristo Jesús, que ha de juzgar a los 
vivos y a los muertos, y en nombre de su Manifestación y de su Reino: 
proclama la Palabra de Dios, insiste con ocasión o sin ella, arguye, 
reprende, exhorta, con paciencia incansable y con afán de enseñar.
Palabra de Dios.



EVANGELIO

ALELUIA Hb 4, 12

Aleluia.
La Palabra de Dios es viva y eficaz,
discierne los pensamientos y las intenciones del corazón. 
Aleluia

Dios hará justicia a sus elegidos que claman a Él
 
Evangelio de nuestro Señor Jesucristo según san Lucas 18 , 1 -
8
Jesús enseñó con una parábola que era necesario orar siempre sin 
desanimarse:
«En una ciudad había un juez que no temía a Dios ni le importaban 
los hombres; y en la misma ciudad vivía una viuda que recurría a él, 
diciéndole: "Te ruego que me hagas justicia contra mi adversario".
Durante mucho tiempo el  juez se negó, pero después dijo:  "Yo no 
temo a Dios ni me importan los hombres, pero como esta viuda me 
molesta,  le  haré  justicia  para  que  no  venga  continuamente  a 
fastidiarme"».
Y el Señor dijo: «Oigan lo que dijo este juez injusto. Y Dios, ¿no hará 
justicia a sus elegidos, que claman a El día y noche, aunque los haga 
esperar? Les aseguro que en un abrir y cerrar de ojos les hará justicia.
Pero  cuando  venga  el  Hijo  del  hombre,  ¿encontrará  fe  sobre  la 
tierra?»
Palabra del Señor.



-------------- Exégesis----------------

Alois Stöger

Orar incesantemente
(Lc.18,1-8)

1 Luego  les  propuso  una  parábola  sobre  la  necesidad  que 
tenían de orar siempre y no cansarse nunca. 
La  venida  del  Hijo  del  hombre  se  hace  esperar.  Los  aprietos  son 
grandes (17,22), las persecuciones atormentan, amenaza la tentación 
de  apostasía.  En  los  labios  está  la  pregunta  acuciante:  «¿Hasta 
cuándo,  Señor?»  (Rev_6:10).  Sólo  la  venida  del  Hijo  del  hombre 
proporciona la salvación. 
Para  que  Dios  cumpla  ésta,  que  es  la  más  grande  de  todas  las 
promesas,  hay  que  forzarle  con  una  oración  infatigable  y 
perseverante. La venida del día de Dios se acelera mediante una vida 
moral  (2Pe_3:12),  mediante  penitencia  (Hec_3:19)  y  mediante  la 
oración perseverante. Jesús enseñó a sus discípulos a orar, a implorar 
que  venga  el  reino  de  Dios  (Lc_11:2).  Cuando  venga  el  Hijo  del 
hombre en su gloria, alboreará la tan suspirada liberación (Lc_21:28). 
En  todo  tiempo,  sin  cejar,  hay  que  rogar  que  venga  el  Hijo  del 
hombre,  incluso cuando parece que la  oración  no es  escuchada y 
cuando la fatiga y el hastío pueden inducir a suspenderla. 
2 En una ciudad había un juez que no temía a Dios ni tenía  
consideración alguna con los hombres.  3 Había también en 
aquella ciudad una viuda, que acudía a él para decirle: Hazme 
justicia  contra  mi  adversario.  4  Pero  él  no  quiso  durante 
mucho tiempo. Sin embargo, luego pensó para sus adentros:  
Aunque no temo a Dios ni tengo consideración alguna con los 
hombres,  5  por  estar  esta  viuda  molestándome  le  haré 
justicia, para que no me fastidie más con tanto venir. 
El juez es impío,  proverbialmente malo,  «no temía a Dios  ni  tenía 
consideración  alguna  con  los  hombres».  Desempeñaba  su  función 
judicial  a su arbitrio,  como si  no hubiera Dios  a quien tuviera que 
rendir cuentas, y se comporta exactamente como no debe. El encargo 
de Dios al juez reza así: «Haced justicia al pobre y al huérfano, tratad 
justamente  al  desvalido  y  al  menesteroso.  Librad  al  pobre  y  al 
necesitado, sacadle de las garras del impío» (Sal_82:3 s). La viuda es 



el  tipo  de  la  pobre  mujer,  sin  protección  de  marido,  oprimida  e 
inerme. La Escritura exhorta con frecuencia a cuidar de las viudas: 
«Haced  justicia  al  huérfano,  amparad  a  la  viuda»  (Isa_1:17).  «La 
religión pura y sin mancha delante de Dios y Padre, es ésta: visitar 
huérfanos  y  viudas  en  su  tribulación,  y  conservarse  limpio  del 
contagio del mundo» (Stg_1:27). 
Cuando  se  trata  de  un  pleito  por  una  deuda  o  por  una  herencia, 
puede  intervenir  un  perito  judicial,  reconocido  como  tal,  y  juzgar 
como único juez. El juez no quiere salir por el derecho de la viuda; es 
un hombre indiferente, caprichoso, maligno, sordo a la voz de Dios y 
de los hombres. La viuda está convencida de que se dará sentencia 
en su favor, con tal que se celebre el proceso. Pero ¿cómo inducir a 
ello  al  juez?  Ella  no  tiene  para  dar  regalos  ¿Qué  otra  solución  le 
queda,  sino  volver  una  y  otra  vez,  presentar  su  solicitud 
insistentemente y con perseverancia? Así lo hace, hasta que el juez 
acaba por hastiarse. 
El monólogo del juez descubre sus pensamientos. No le importan lo 
que se dice de él: así es él y así quiere ser. Lo que le mueve a hacer 
justicia a la viuda es de lo más bajo que se puede imaginar: quiere 
que lo deje en paz, estar tranquilo. Comprende que la mujer no tiene 
intención  de  ceder  y  al  fin  se  harta  de  verse  molestado 
continuamente. Al fin me va a hacer una de las suyas, «me echará los 
perros a la cara», se dice irónicamente. Lo que le mueve a obrar no 
es el temor, sino el deseo de acabar con tanta importunidad y con 
tanta molestia. 
6 Entonces dijo el Señor: Considerad bien lo que decía este  
juez  inicuo.  7  Y  Dios  ¿no  hará  justicia  a  sus  elegidos  que 
claman a él día y noche, aunque les haga esperar? 8a Yo os 
digo: les hará justicia prontamente. 
La explicación empalma con las palabras del juez inicuo, no con los 
ruegos perseverantes de la viuda. El quid, la moraleja de la parábola, 
no es la perseverancia de la viuda, sino la certeza de ser escuchados. 
Si un hombre tan impío y tan sin consideraciones como este juez, por 
puro  egoísmo,  para  que  lo  dejen  en  paz,  se  deja  mover  a  hacer 
justicia por los ruegos de la viuda, ¿cuánto más escuchará el Señor 
los gritos de socorro de sus elegidos? Al fin y al cabo Dios es muy 
distinto del juez impío. 
El  evangelista  desplaza  el  acento;  se  fija  ante todo  en los  ruegos 
insistentes de la viuda. Ya en la introducción de la parábola se dejaba 
oír este motivo: Hay que orar siempre sin cansarse nunca. Dios hace 
justicia a sus elegidos que día y noche claman a él. «EI que sirve al 



Señor  devotamente  halla  acogida,  y  su  oración  subirá  hasta  las 
nubes. La oración del pobre traspasa las nubes y no descansa hasta 
llegar a Dios, ni se retira hasta que el Altísimo fija en ella su mirada, y 
el justo juez le hace justicia» (Eco_35:20 s). 
La Iglesia oprimida puede esperar con toda seguridad que su oración 
será escuchada. Ella es, en efecto, la comunidad de los elegidos de 
Dios. Acerca de ellos ha demostrado ya Dios su misericordia,  pues 
precisamente eligió a los que menos títulos podían invocar para ello 
(Lc_14:16-24). En ellos ama la imagen de su Hijo, el elegido (Lc_9:35), 
el  ungido  de  Dios,  elegido  (Lc_23:35).  Aunque  la  oración  de  los 
afligidos  no  sea  escuchada  inmediatamente  y  ellos  tengan  que 
perseverar  soportando la  opresión y  el  sufrimiento,  pueden cobrar 
nuevos ánimos pensando en la suerte del elegido, del Hijo y ungido 
de Dios. Jesús no recibe sin la cruz el título de elegido. Es manifestado 
como elegido, cuando en la transfiguración se proclama su camino de 
la gloria a través de la cruz; con este título es motejado Cristo en la 
cruz, porque a los judíos les parece imposible que el elegido sea un 
crucificado (Lc_23:35). Jesús es el elegido porque por la pasión va a la 
gloria. El camino del elegido deben seguirlo también los elegidos. 
La  oración  perseverante  de  los  elegidos  oprimidos  no deja  de  ser 
escuchada.  Dios les hace justicia prontamente sin dilación;  por  los 
elegidos abrevia Dios los días difíciles (Mar_13:20-23). No se demora 
en prestar ayuda a sus elegidos (…). Llega la acción salvadora de 
Dios, la cual consiste en la nueva presencia de Jesús. No carece de 
sentido el que la Iglesia ore infinitas veces y sin desfallecer: «Venga a 
nosotros tu reino», el que cada año celebre el Adviento, el que se 
mantenga en vela en la celebración de la eucaristía,  hasta que él 
venga (1Co_11:26). 
............... 
8b  Sin  embargo,  cuando  venga  el  Hijo  del  hombre,  
¿encontrará acaso la fe sobre la tierra? 
La Iglesia, en sus aprietos, invoca la venida del Hijo del hombre. Él 
vendrá; la oración es escuchada. Con la venida del Hijo del hombre se 
aguarda  la  redención.  Que esta  venida  sea  para  salvación  o  para 
perdición,  dependerá de la  fe  que el  Hijo  del  hombre halle  en los 
hombres  cuando  venga.  La  gran  tentación  en  el  tiempo  de  la 
tribulación  es  la  de  apostatar  de  la  fe;  esta  tentación  amenaza 
también  a  los  elegidos.  La  elección  no  comunica  una  seguridad 
perezosa,  sino  que  exige  constantemente  que  se  vuelva  a  tomar 
partido por el Dios que elige. Pablo aguarda con segura confianza la 
muerte y el juicio porque sabe que ha conservado la fe (2Ti_4:7). La 



palabra  con  que  se  cierra  la  exposición  de  la  parábola  es  una 
pregunta  seria  dirigida  a  nosotros:  Por  Dios  no  queda,  pero  ¿y 
vosotros?  Viene  la  salvación,  pero  no  se  otorga  sin  dura  lucha 
(Lc_13:24), sin el mayor esfuerzo, sin perseverante fidelidad.

(Stöger,  Alois,  El  Evangelio  según  San  Lucas,  en  El  Nuevo 
Testamento y su Mensaje, Editorial Herder, Madrid, 1969)

-------------- Comentario teológico ----------------

P. Leonardo Castellani
 
PARÁBOLAS DE LA ORACIÓN PERTINAZ
"Orad siempre y sin cansaros... ¿Creéis que Dios no os hará justicia,  
aun no sea más que de cansado? (Lc. XVIII, 1). 
Hemos visto en otra parte (Paráb. 25) las parábolas de la Oración 
Eficaz, y resuelto  pro módulo  la dificultad que suscitan; la dificultad 
insistente e insidiosa no es otra que su aparente contradicción con la 
experiencia.  Estas  dos  parábolas  del  Amigo  Insistente  y  la  Viuda 
Fastidiosa tratan de la Oración Pertinaz, o sea Constante; que Cristo 
graciosamente equipara a la Pertinacia; como equipara el acceder a 
Dios, al cansancio; humanizando humorísticamente a Dios para uso 
nuestro.  Con  exageración  sublime  Cristo  indica  (y  manda)  que  el 
hombre debe incluso "cansar a Dios" si fuera posible -y no cansarse él 
mismo de orar. 
Estas  dos  típicas  y  graciosas  anécdotas  orientales  refuerzan  la 
solución de la  dificultad:  "a veces no se cumple la promesa de la 
Oración  Eficaz".  A  veces  no  se  cumple  porque  no  oramos 
bastantemente  constantes.  Es  obvio  que  no  se  tiene  que  cumplir 
cuando "pedimos mal":  cuando pedimos una piedra creyéndola  un 
pan, o bien una sierpe creyéndola un pez, ya está dicho: 
Si non asequistes, decíroslo he gratis
Fue, dissol'Sant'Yago, quia male petatis. 
Así, uno de nuestros clásicos. Santiago el Menor dice en su Epístola 
(IV, 3) Pedís y no recibís, a causa de que pedís mal: quia male petatis; 



y este inciso en latín cita Cayetano Fernández en los versos ele sus 
"Fábulas Ascéticas" que he transcrito. 
Después del Padrenuestro pone Lucas esta parábola: 
- ¿Quién de vosotros no tiene un amigo, y va a su casa a medio noche  
y le dice: "Amigo, préstame tres panes, dos sábanas y una lata de 
"paté-de-foie" grande, porque me ha venido un huésped a casa ahora 
mismo y me agarró sin perros: ya sabes que aquí se viaja más bien 
de noche por el bárbaro calor del día; y éste es socio viejo y anda de 
viaje: y no se rehusa nunca entre nosotros hospitalidad a un viajero, 
más a un amigo; así que tengo que molestarte". Y el otro respondió: 
"¡Cuándo no! Tenías que ser vos. No hace quince días que te presté 
una tinaja de vino, y hasta ahora, tururú. Estoy durmiendo, querido". 
Mas el atribulado comenzó a batir la puerta, no ya con la palma, con 
un pedrusco, a decir: -¡Vamos, no seas haragán! Te aseguro que no 
tengo qué ponerle delante, mi mujer le está dando conversación, pero 
eso es poco para un hambriento, todavía si te pidiera un colchón o un 
cabrito, qué te cuesta levantarte y darme tres libretas; reduzco mi 
petición a tres panecillos". Y el otro: "A esta hora vaya despertar a los 
chicos que ni siquiera alcanzan a abrir la puerta que está con tranca y 
todo por  tu maldita  imprevisión;  te  lo  he dicho mil  veces,  gaucho 
prevenido nunca fue vencido, y hace un fresquete de la madona y yo 
estoy  refriado.  ¿A  esta  hora  se  te  ocurre  venir?"  Y  el  primero: 
"Justamente, el frío me está calando y no me voa ir de aquí hasta que 
me abras; y si me muero de frío, peor para vos, pues yo no tengo 
cara para presentarme de nuevo en casa sin nada; y te vaya picar la 
puerta a golpes". Y el otro:  "¿No hay otro en esta calle que tenga 
panes y más que yo, para que me vengas a escorchar a estas horas?" 
Y  el  primero:  "Ya siento  que te  estás  levantando,  menos  mal,  tus 
chicos  ya  los  despertaste  de  todos  modos  con  tus  gritos,  arrieros 
somos y en la senda estamos, déjate de rezuengos,  mañana vaya 
hacer por vos lo mismo o más... si viene a mano". -"Pero vos sos lo 
que no hay: al amigo y al caballo, no cansallo.  -Cállate, vago: que 
también hay otro refrán que dice: Amigo que no presta cuchillo que 
no corta, perderlo poco importa. Bueno, gracias por todo y perdón por 
la molestia... " 
"De verdad os digo, -concluye Cristo- que si no se levanta y le presta  
por  su amistad,  por  su improbidad se levantará y  le  dará todo lo  
necesario... " Y después añadió el sermoncito sobre la Oración Eficaz, 
con la parábola de la Sierpe y la  Piedra,  que hemos visto en otro 
lugar: "Pedid y se os dará, buscad y hallaréis, llamad y se os abrirá ... 



Dicen los exégetas sutiles que el sermoncito es otra "perícopa" y que 
la parábola de la insistencia en el pedir se tiene por sí misma; pero no 
pueden negar que es el mismo tema y se complementan ambas. Yo 
creo que NO es otra perícopa. 
La otra parábola es igualmente típica de las costumbres orientales, la 
moraleja  es  la  misma,  aunque más amplia  al  final  y  más clara  al 
principio, y Dios es tipificado no ya en un amigo perezoso sino ¡en un 
juez inicuo! -que es como Él aparece a ratos a los ojos humanos; ¡y ha 
habido alguien que ha negado a Cristo "sentido del humor"! Ella dice 
así: 
Había en una región (no en la Argentina, que allí no hay tal) un juez 
inicuo,  acomodado  y  cínico  "que  no  respetaba  ni  a  Dios  ni  a  los 
hombres", dice el texto y había una pobre viuda que iba cada día a 
pedirle justicia en su pleito.  "Vindícame de mi adversario:  soy una 
pobre viuda, me faltó mi hombre, tengo chicos, no sé administrar; y 
los "amigos" que tenía mi marido,  en vez de ayudar cayeron a su 
muerte sobre nosotros como banda de buitres: esto quiero, esto no 
quiero, esto le presté y esto me lo debía. Y el que se daba por más 
amigo de mi finado se quedó con el maizalito y quiere quitarme la 
casa,  alegando  contrato  de  retrovendencia,  enfiteusis  y  laudemia, 
que no existe, aunque no sé lo que es; y dejarme en la santa vía; y 
hace ya un mes que vengo aquí, y ésto es la muerte. En qué nación 
vivimos dónde se ha visto mire cómo son ustedes parece mentira 
para éso sirven los juzgados y ustedes dijeron que cuando subiera el 
Partido todo iba a andar bien y Moisés dice que hay que socorrer a las 
viudas y los "güérfanos", 86 veces nombra a las viudas en la Ley, y 
esa es la única religión verdadera, ayudar a las viudas y "güérfanos" 
en su tribulación y mantenerse inmaculado de este siglo; cosa que no 
hacen ni usté ni ninguno de los "pherizim", o sea "intransigentes"... El 
juez la mandó a echar de la sala al comenzar la soflama, que si pudo 
acabarla, fue porque el milico le tuvo lástima y el juez dijo a la sala: 
"Esa mala pécora zaparrastrosa, me ha dado una bofetada moral"; y 
ella le gritó desde la puerta: "Y te voy a dar otra; y esa no va a ser 
moral". Al otro día el milico por orden superior no la dejó entrar, y ella 
desde la puerta no más recitó hasta no dar más su cantilena. Al tercer 
día le cerraron la puerta y se las pasó golpeando con una muleta que 
traía. Así que el Mal Juez dijo: "Yo soy una persona que no teme a 
Dios ni al diablo tan siquiera; pero si ésta sigue, al final me va a dar 
knock-out, o me va a dejar groggy, porque es peor que el diablo. Le 
vaya fallar en pro aunque quede mal con el comité y se me enoje el 
mismo Embajador de Bélgica. También ese Síndaco se está abusando, 
un poco está bien, pero ya es por demás, hay límites; podía dejarle al 



menos la casa. Le vaya hacer devolver todo y sin mirar siquiera el 
expediente". 
Eso del "knock-out" no es chiste mío sino del griego Lucas, que usa el 
verbo "ypoopspiatzo", término pugilístico que significa" derechazo en 
el  ojo"  (y  la  Vulgata  traduce  "sugellet",  me  va  a  señalar)  que  el 
pueblo usaba en el sentido de" dejar fuera de combate, quebrar la 
cabeza, pudrir la sangre". Por lo cual, doté a la viudita de una muleta, 
porque a mano limpia no es de creer lo pudiera al Juez. 
He reconstruido la parábola al uso nápoli porque así lo recomienda un 
gran escriturista, el francés Buzy, pero no es nada probable que haya 
contenido más pormenores que los sobrios del Evangelista, aunque es 
cierto que esas pocas frases de Cristo evocaban en los oyentes toda 
la escena con mil  detalles,  pues les  era  familiar,  y  a nosotros  no, 
porque en nuestro país no pasa eso: aquí si una viuda protesta, se va 
a  lo  mejor  "a  disposición  del  Poder  Ejecutivo".  "Y  les  decía  esta 
parábola porque se debe siempre orar y nunca cansarse", dice Lucas 
al principio, y al final inesperadamente dice Cristo: "¿Y Dios no hará 
justicia a sus elegidos que lo claman día y noche? Os aseguro que les 
hará  pronto  justicia.  Empero,  cuando  el  Hijo  del  Hombre  vuelva,  
¿creéis que hallará fe en la tierra? Este último versículo inesperado y 
como  ilógico,  amplía  de  golpe  la  perspectiva  y  lo  proyecta  a  la 
situación más apretada de la Humanidad, a la Parusía. 
Ningún intérprete católico deja de ver en este último versículo una 
referencia al fin del mundo; y bien está,  pues entonces la oración 
importunando a Dios tendrá que ser casi desesperada. El racionalista 
Jülicher, que hace acerca de las parábolas una cantidad de facecias 
sosas  (es  decir,  chistes  alemanes)  escribe  aquí:  "Si  en  el  fin  del 
mundo  ya  no  habrá  fe  ¿cómo  van  a  orar  con  constancia?  Es 
contradictorio". Habrá fe verdadera en pocos, los cuales orarán a toda 
furia y habrá en la mayoría falta de fe y adulteración de la fe, herejía 
y apostasía. El texto griego dice:  ¿Pensáis que, viniendo, encontraré 
LA FE sobre la tierra? La fe estará como desaparecida; pero los pocos 
"escogidos"  que  quedarán  han  de  orar  de  tal  modo  que  lo  harán 
retornar a Cristo. 
Dios  es pues como las  mujeres,  quiere  ser  importunado.  Dice san 
Agustín:  "Pulsa,  dare  vult.  Et  quod  dare  vult,  differt,  ut  amplius  
desideres dilatum, me vilescat cito datum.  Plus vult Ille dare quam 
nos accípere: Golpea, Él quiere dar, y lo que quiere dar lo dilata, para 
que  desees  más  lo  dilatado,  y  no  se  desprecie  pronto  dado.  Más 
quiere Él dar que nosotros recibir".  Y así, fuera del primer caso de 
oración no cumplida, porque se pide mal, hay el segundo caso, en 



que se pide poco. Cristo les dice a los Apóstoles la noche de la Pasión: 
"Hasta ahora no me habéis pedido nada" -y le habían pedido por lo 
menos tres cosas; pero no buenas: una tener los primeros asientos en 
su (soñado) Reino temporal; otra, que hiciese llover fuego del cielo 
sobre  los  samaritanos;  tercia,  que  huyese  de  "su  cáliz",  de  ir  a 
Jerusalén a la muerte.  "Hasta ahora no habéis pedido nada; pedid y  
recibiréis, para que vuestro gozo sea cumplido".
Hay un tercer caso de petición no cumplida, en que se pide cosas 
buenas, y se pide con constancia y se pide toda la vida, inútilmente al 
parecer; es caso extraordinario. Es el caso de los puestos por Dios en 
la "noche oscura" de los místicos, que es una especie de purgatorio 
en  vida.  Hay  dos  noches  oscuras  en  el  camino  místico,  la  noche 
oscura "del sentido", y la "del espíritu", que es mucho más dura, y no 
solamente se parece al purgatorio, sino que puramente lo es; y lo que 
en ella sufre el alma, según Juan de la Cruz, es indecible; y algunos 
(como pienso yo fue  Soeren  Kierkegaard)  no salen nunca  de ella. 
"¿Por qué? Dios lo sabe, yo no lo sé", dice el santo. También santa 
Teresa lo nota; que a algunos Dios los entra un paso en el camino 
místico pasivo y no los lleva más allá. Esta sí que fue perseverante en 
orar; y Dios la llevó más que más allá; me figuro que aun ahora está 
rezando  por  Buenos  Aires,  la  ciudad  pantanosa  que  co-fundó  su 
hermano menor Rodrigo, "el más querido", el cual dejó sus huesos en 
esta  tierra;  y  quizá  descendientes,  los  Cepeda.  Ahora  sí  que  hay 
noche oscura aquí en Buenos Aires. 
De suyo Dios da esa especie de "contemplación negra" para que el 
alma purgada salga a los grados supremos de la contemplación, que 
es como un anticipo leve del cielo; así como "la noche" lo es del 
Purgatorio. Naturalmente, los que están en esa oscuridad viva, como 
Jonás en el vientre de la ballena, piden a Dios salir de ella, piden la 
luz; y algunos como hemos visto, mueren pidiéndola. Mas no es vana 
su oración, pues cada paso que han de dar, lo ven, aunque no ven ni 
el sol ni el horizonte ni todo el camino: chispazos fugitivos los 
atraviesan, como dijo el otro poeta:
 
Estoy contento con mi mal destino
Y esta del corazón tan mala estrella
Que sin embargo alumbra mi camino
Y siempre indica una inmediata huella... 

Kirkegor que fue un perpetuo Orante decía: "Cristo me curará de mi 
melancolía y podré ser párroco", y jamás lo curó, ni fue párroco. Pero 
un día escribe: "He tenido una suspensión de amor de Dios que no lo 



sé explicar, que no la podría. escribir, del todo extraordinaria e 
inesperada; que si dura, mi vida será un Paraíso". No duró. Son esos 
"chispazos" que dije. 
Hoy día parecería que la noche oscura de la fe esté de moda en el 
mundo:  así  opinan  los  autores  de  una  encuesta  de  "Les  Etudes 
Carmelitaines'' acerca de la vida de oración en los conventos de su 
Orden. También fuera de los conventos; además del nombrado arriba, 
me parece ver la señal de este estado místico (a veces no aceptado 
ni  correspondido)  en  grandes  ejemplos  actuales,  como Baudelaire, 
Rimbaud, Laforgue, Kafka, Nietzsche, quizá también en Bjorson, en 
León Bloy, en Van del' Merck. 
Siendo grandes poetas o escritores, expresaron el estado de su alma, 
que  parece  a  las  presas  con  algo  sobrehumano,  sitiada  por  una 
incomprensible  ausencia  y  obsesión  de  Dios.  La  noche  oscura  es 
solamente  el  llamado  a  los  estados  místicos,  a  la  "contemplación 
infusa", y de ella se puede no usar, o no usar bastante, o usar mal-
como de toda gracia; lo que no se puede hacer es salir sin que Dios lo 
haga, como ni tampoco entrar. 
He querido poner un ejemplo extremo de oración pertinaz a un Dios 
que se hace el Amigo Dormido, y aun el Juez Inicuo; pues los que 
entran en estas tinieblas vivas oran siempre y cumplen literalmente 
la orden de san Pablo: "Sin intermisión orad", que parece no hacedero 
en lo humano; y aunque a veces les parece que están ya condenados 
y dejados de la mano de Dios, aman a Dios también sin intermisión y 
claman a Él sordamente y a veces hasta con cuasi blasfemias, (libro 
de Job) desde el vientre tenebroso del monstruo. 
¿Cómo sé yo esto? No solamente por los grandes místicos españoles, 
sino  por  Cristo  mismo:  Cristo  oró  toda  la  vida  a  su  Padre  que 
"apartase de Él ese cáliz" como lo hizo ostensible y tremendamente 
en el Huerto. Se puede decir que el hacerse hombre fue su noche 
oscura. Eso se ve en varios rasgos de su vida, por ejemplo, cuando le 
dijo a los dos Zebedeos: ¿Podéis beber el cáliz que yo bebo?; en el 
enojo contra Pedro cuando lo exhortaba a huir de su Cáliz; y en la 
irritación que lo tomaba a veces y lo hacía decir: ¡Dios mío! ¿Hasta 
cuándo  tendré  que  aguantar  a  esta  generación  bastarda  y 
degradada?  Su  naturaleza  humana  repugnaba  al  dolor  como 
cualquiera  de  las  nuestras;  y  el  Padre  no  lo  escuchó  hasta  la 
Resurrección. 
Oremos, pues, sin desesperar y sin cansarnos a santa Rita para que 
venga algún gobierno bueno a la Argentina.  

(Castellani, Las parábolas de Cristo, Jauja Mendoza 1994, 215-21)



--------------------------------------------------------------------------------------------------

PARÁBOLA DEL PAN Y LA PIEDRA(Mt. VII, 9)
"¿Quién de vosotros si le pide su hijo un pan le da una piedra; o si le  
pide un pez le da un áspid? Y si vosotros, siendo malos sabéis dar a  
vuestros hijos bienes, ¿cuánto más el Padre que está en los cielos?" 
(Mt. VII, 9) 
Esta  parábola,  que  está  repetida  y  acompañada  de  otra  graciosa 
parábola sobre la oración, en Lucas, indica la condición fundamental 
del  orar  cristiano,  que  es  la  plena  confianza  en Dios  como en un 
Padre, mayor que los padres terrenos. Es menester, por un lado, que 
aquel a quien rogamos, quiera favorecernos; y por otro, que pueda; y 
la bondad y el poder no pueden fallar en Dios, si es el Padre Celeste; 
si ni siquiera fallan en la imperfecta paternidad humana. Eso dice aquí 
Cristo -y otra cosa más: Dios no nos va a dar a comer una piedra si se 
la  pedimos  creyéndola  un  pan;  ni  una  víbora,  si  la  creemos  un 
pescado.  El  pan y  la  piedra se parecen y  un miope,  como somos 
todos, puede confundirse. No se parecen un pescado y una víbora; 
mas parece ser que en el mar de Galilea hay una culebra de agua, 
"tropidonatus tesselatus", que se parece a los peces y sale a veces 
entre ellos de las redes. 
Sin oración no hay salvación: esta es una proposición absoluta y sin 
restricciones ni excepciones; pues no podemos salvarnos sin la gracia 
de  Dios,  dijo  Cristo  (“ni  siquiera  decir  el  nombre  de  Jesús  con 
eficacia", dijo san Pablo) y la gracia se da únicamente por la oración. 
Es claro que Dios no niega a nadie al menos la gracia de orar. Es claro 
también que se puede orar de muchas maneras, y algunos incluso 
oran sin saberlo: sin ir a misa y sin decir el Padrenuestro; como oró el 
mártir musulmán Al Hallaj. "Es imposible que Dios deje suicidarse a 
uno que ora" -dije yo a un afligido y aterrorizado. Y es verdad "Dios 
aprieta pero no ahoga", dice... el Evangelio; pues ese refrán nació de 
la médula misma del Evangelio. 
La oración es el eje de toda la vida cristiana; y ella postula e implica 
las otras dos partes de toda religión conocida, que son el dogma y la 
moral. Algunos filósofos añaden un cuarto integrante de la religión: el 
sacrificio. Pero el sacrificio es una parte de la oración, como veremos 
más  tarde...  si  nos  animamos;  pues  el  sacrificio  es  un  misterio 
inmenso. ¿Cómo se les pudo ocurrir a los humanos que destruir una 
cosa  puede  ser  agradable  a  la  Deidad;  y  cómo  pudo  surgir  esa 
aberración de los sacrificios humanos, destruir una vida de hombre? 



Mas para nosotros el sacrificio está representado por la Eucaristía y la 
Misa; donde sólo se destruye (o más bien se sustituye) la sustancia 
del  pan.  Es  el  sacrificio  incruento  y  manso  de  Melquisedec.  Sin 
embargo, pende místicamente de la pasión y la transformación real 
del  cuerpo  de  Cristo:  parece  ser  que  una  destrucción  real es  la 
esencia del sacrificio, después de la Caída. 
Además de la confianza, la oración demanda la perseverancia; como 
veremos en otra parte, simbolizada en otras dos parábolas de Lucas. 
Lucas es el Evangelista que más insiste sobre la oración, se complace 
en mostrarnos a Cristo orando,  a Cristo saliendo de noche a orar, 
trepando una montaña para orar,  enseñando a orar,  exhortando a 
orar, y postrado bajo el peso de su tremenda oración en el Huerto; y 
es el que trae más oraciones vocales: el "magníficat", la oración de la 
Virgen; el cántico de Zacarías; la oración de Elizabeth y de Simeón; el 
laude  de  los  Angeles  en  Belén;  y  varias  breves  oraciones 
exclamatorias  o "jaculatorias"  de Cristo.  Y  es el  que pone en esta 
parábola una palabrita diferente que resuelve el tremendo enigma de 
la "oración eficaz". 
Porque  Cristo  promete  que  la  oración  siempre  será  eficaz;  y  la 
experiencia parece no darnos eso.  Todas las religiones,  como está 
dicho, incluyen la oración; de modo que si Cristo se hubiese limitado a 
eso, no habría dificultad. Cristo dijo que orásemos constantemente e 
incluso  sin  intermisión  (en  cuanto  es  posible),  que  orásemos 
alegremente,  que  orásemos  insistentemente  e  incluso 
imperfectamente, como la Viuda Fastidiosa y Amigo Porfiado. Hasta 
aquí no hay nada: Buda, Moisés y Mahoma dijeron lo mismo. El asunto 
comienza cuando Cristo dice:  "De verdad os digo que todo cuanto  
pidiereis a mi Padre en mi nombre, será hecho" y "Hasta ahora nada 
habéis pedido en mi nombre; pedid pues para que recibáis, y vuestro  
gozo sea cumplido".
Estas promesas concretan demasiado para nuestro gusto (o poca fe) 
las otras indeterminadas que preceden esta parábola, a saber: "Pedid 
y recibiréis;  buscad y hallaréis, llamad y se os abrirá; porque todo  
aquel que pide recibe (alguna cosa), el que busca halla (algo) y al que 
llama le abren (a veces). En esta generalidad está bien: no dudamos 
de que Dios que hizo los oídos, tiene oídos, que no es malo, y que si 
le hablamos como a un padre, ALGO saldrá de eso, y eso no será 
inútil.  Pero  que  "todo  lo  que  pida  será  hecho",  es  patraña  -dice 
nuestro sentido humano. ¡Si le habré pedido yo cosas que no salieron; 
y  otras  que salieron al  revés!  Incluso le  pedía  estos  días  sacar la 
lotería; que si Dios hiciese caso a cuantos le piden sacar la lotería, se 
acabaría  la  lotería;  y quizá también se acaba el  pueblo argentino, 



cuya fe parece estar puesta actualmente en interminables loterías, 
que llevan nombre raros: (por ejemplo, "golpe") en vez de poner fe en 
Dios,  en  la  luz  y  en  el  esfuerzo.  El  pueblo  argentino  pide  a  Dios 
actualmente  (o  el  porteño  al  menos)  le  resuelva  las  dificultades 
políticas y también las deficiencias morales (de las que dependen las 
otras) por medio de una inconmensurable lotería. 
Estamos seguros que ha habido cristianos que han llevado una vida 
dura y requetedura hasta el fin, sin remisión: que han orado con fe, 
confianza, constancia, con "gemidos inenarrables" como san Pablo y 
aun con insolencias, como Job; que no veían por qué padecían, los 
motivos, el fruto el provecho de esos suplicios en la noche, que nadie 
habría  de  saber  jamás;  y  que  no  levantaban,  ennoblecían  ni 
iluminaban sus almas, como dicen los libros de los filósofos... devotos, 
que hace SIEMPRE (y no es verdad) el sufrimiento; corno Ludwine o 
Ludovina  o  Luduina  de  Schiedsam  -o  sea  Holanda-  que  fue 
canonizada;  corno  Kierkegaard  que  no  será  canonizado;  como 
Baudelaire, que se salvó raspando y está aún en el Purgatorio, como 
se  puede  píamente  conjeturar;  y  es  "descanonizado"  por  medio 
mundo, comenzando por los doctores, que lo tienen por perverso y 
maldito. ¿De qué les valió la oración? En 1864 escribía Baudelaire al 
final  de  su  palpitante  diario  "Mon  coeur  mis  à  nu"  (Mi  corazón 
desnudado):  "Me  juro  a  mí  mismo  tomar  desde  hoy  las  reglas 
siguientes por reglas eternas de mi vida: 
"Hacer cada mañana mi oración a Dios,  depósito de toda fuerza y  
toda  justicia,  a  mi  padre,  a  Marieta  y  a  Poe,  como  intercesores; 
rogarles que me comuniquen la fuerza necesaria para llenar todos 
mis deberes y otorguen a mi madre una vida bastante para que goce 
de mi transformación; trabajar todo el día, o al menos, hasta donde 
alcancen mis fuerzas; confiar en Dios, es decir, en la Justicia misma, 
para el éxito de mis proyectos; hacer todas las tardes otra oración 
pidiendo a Dios la vida y las fuerzas para mi madre y para mí; hacer 
de todo lo que gane cuatro partes: -una para gastos cotidianos, una 
para  mis  acreedores,  una  para  mis  amigos,  y  la  cuarta  para  mi 
madre-;  obedecer  a  las  normas  de  la  más  estricta  sobriedad,  la 
primera de las cuales es la supresión de todos los excitantes, sean los 
que fueren".  Hasta  aquí  la  última página  del  librito  del  genio,  del 
albatros con las alas rotas. 
"¡Reglas eternas! ¡Trabajar todo el día! ¡Todo lo que gane!..." Estaba 
herido de muerte y no escribió una línea más. Sus altivos proyectos 
eran humo: "Trabaja seis horas sin afloje. Para hallar temas, gnothe 
seautón (conócete a ti mismo). Sé siempre poeta, incluso en prosa. 
Gran estilo (nada hay más hermoso que el lugar común). Comienza 



por doquiera; y después sírvete de la lógica y el análisis. Cualquier 
hipótesis pide su conclusión. Encontrar el frenesí cotidiano... " ¡Qué 
ilusiones!  ¡Pobre  hombre!  Estaba  herido  de  parálisis  general 
treponémica; y si realmente ella fue heredada y no culpable (como 
quieren ahora Fumet, Gonzaga Reynolds, y otros) el más grande de 
los  poetas  franceses  fue  quizás  el  más  grande  de  todos  los 
"Injusticiados" del mundo -menos Cristo. 
¿De qué le sirvió la oración, dicen? 
El había respondido de antemano, un tiempo antes, al escribir: "Se 
puede ser discreto y sin embargo buscar en Dios el  cómplice y el 
amigo que siempre nos faltan. Dios es el eterno "confidente" en esta 
tragedia  en  que  cada  uno  es  el  "héroe".  Hay  quizá  asesinos  y 
usureros que dicen al Señor: "Haced que mi próxima operación sea 
un éxito". Pero la oración de estos villanos no mancha el honor y el 
gozo de la mía..." 
¿Y cuál era la suya? 
Unos  días  antes:  "No  me  castiguéis,  Señor,  en  mi  madre;  y  no 
castiguéis a mi madre por causa mía. Os encomiendo las almas de mi 
padre y de Marieta.  Dadme la fuerza de hacer inmediatamente mi 
deber  todos  los  días  y  de volverme así  un héroe y un santo..."  y 
después de esto, pide inspiración, poemas, productos, dinero, salud, 
si todo esto va bien con esa otra petición fundamental del Espíritu de 
Dios (que es preciso para ser "un héroe y un santo"). No iba bien con 
eso. No se le dio. Por lo cual hemos de creer que lo otro, el Espíritu 
Santo, sí se le dio. Para mí, se salvó seguro. 
Esa es la palabrita iluminadora que pone san Lucas diferente de san 
Mateo.  Mateo dice:  "Si  vosotros  siendo malos  sabéis  dar  bienes a  
vuestros hijos ¿no os dará el Padre de los cielos COSAS BUENAS, si se 
las pedís?" Pero Lucas, literalmente igual en lo otro, dice aquí: "No os 
dará  el  Padre  Celeste  SU  ESPÍRITU  BUENO,  si  se  lo  pedís?" Lo 
esencial, y que condiciona todo el resto, y por lo cual se ha de pedir el 
resto  (todas las  otras  COSAS BUENAS,  que al  fin  no son más que 
COSAS), es el Espíritu Santo, la gracia, la salvación. El resto es el "pan 
cotidiano" del Padrenuestro que también hay que pedir... después: en 
la cuarta petición. Si el Espíritu Santo mora en nosotros, entonces "Él 
rogará  a  Dios  desde  el  fondo  con  gemidos  inenarrables", y 
obtendremos todo lo que pidamos en Él: -lo que pida Él en realidad 
para nosotros; lo cual se hará infaliblemente: pues entonces Dios pide 
a Dios, y sabe lo que pide. 
Si  Dios  escuchase  materialmente  todos  nuestros  caprichos, 
ocurrencias, deseos aun lícitos, e incluso santos, nos tendría que dar 



muchísimas  veces  una piedra  en vez  de  un pan,  y  un áspid,  que 
nosotros creemos pez. "Aut dabit quod petis aut quod nóverit melius": 
todo está en cifra en esta fórmula de san Agustín: "O te dará lo que 
pides, o lo que Él sabe mejor". La verdad es que ese MEJOR que Dios 
da, a veces es terriblemente duro y oscuro. Yo creo que esa promesa 
de Cristo a los "apóstoles" coevos y futuros:  "El que dejare por mí:  
padre, madre, bienes, mujer e hijos, yo le daré el ciento por uno en  
este siglo y después la vida eterna" (Mc. X, 28) es una regla general 
que tiene excepciones; que a algunos, como los que mencioné arriba, 
Cristo simplemente no les devuelve el ciento por uno en esta vida, 
porque los ve fuertes como para pasarlos sin más a la otra vida: "los 
hace hacer el purgatorio en esta vida", como dice santa Teresa de las 
monjas  neurasténicas  -y  buenas;  porque  las  neurasténicas  malas, 
esas hacer pasar el Purgatorio a las demás. En suma, creo que existe 
el misterio de la Conjugación a la Pasión de Cristo, que han pasado 
muchos en este mundo, que lo han pedido o lo han aceptado, y han 
dado a Dios gracias... a la que salga y como podían. Esto no invalida 
la promesa de la "oración eficaz". Dios respondió a sus oraciones, lo 
mismo que  a  san  Pablo:  "Bástate  mi  gracia"  -y  la  gracia  basta  y 
SOBRA.  "Medida  llena  y  colmada  y  sobrante  y  redundante  y 
rebosante, os darán por vuestras buenas obras" -dice en otro lugar. 
San Pablo padeció en su vida algo tremendo que él llama "aguijón en 
mi  carne"  y  "bofetada  de  Satanás".  Estas  expresiones  sugieren 
tentaciones carnales; no de las leves o de las medianas, sino de las 
"supremas", como sufrió san Alfonso Rodríguez lego jesuita y otro san 
Alfonso, el de Liguori, doctor de la Iglesia y fundador de órdenes, en 
sus últimos días, cuando era viejo, e incluso en su lecho de muerte: 
netamente diabólico, "bofetón de Satanás". Mas todos los escritores 
devotos  del  mundo  se  horrorizan  de  que  san  Pablo  nientedimeno 
haya podido tener hambre de mujer, como si fuese culpa de él; y han 
inventado que el "aguijón en la carne" era la vergüenza y la timidez 
que le daba ser petiso -o bien, eran ataques epilépticos- o que sufría 
de  reuma;  o  de  sarna,  si  vamos a  imaginar.  Sea  lo  que fuere,  la 
cuestión es que de ESO tan feo que es llamado "licencia de Dios al 
ángel de Satanás para que me abofetee", Pablo le pidió a Dios "con 
gemidos  inenarrables"  tres  veces  que se  lo  quitara;  y  el  Señor  le 
respondió  tres  veces:  "Te  basta  mi  gracia;  pues  la  virtud  en  la 
enfermedad  se  robustece"  -o  como  dice  el  texto  griego  "en  la 
flaqueza se perfecciona". 
Me dan ganas de hacer una parábola yo también: hubo un hombre 
que se pasó la vida pidiendo a Dios una cosa que era buena para él y 
los demás; o muchas cosas, mejor dicho. Oraba con constancia, pues 



hacía novenas tras novenas a los santos más reputados de la Corte 
Celestial;  oraba con confianza, pues había sido abandonado por su 
padre y por su madre, y se había refugiado en Dios, de acuerdo a 
aquello:  "Pater meus et mater mea dereliquerunt  me, Deus autem 
suscepit  me; que se puede traducir:  mi Rector  y mi Provincial  me 
abandonaron,  pero Dios me adoptó;  -oraba con reverencia,  porque 
componía continuamente prosa y verso para loar el nombre de Dios y 
hacerlo conocer; y resulta que nunca obtenía lo que pedía y siempre 
le iba de mal en peor; hasta que un día, ya viejo y cansado, pensó 
"¿ Qué le costaba a Dios haberme dado siquiera el dormir bien, que 
es una cosa que da a todos? Si Dios nos habla, y Dios se hizo hombre, 
tiene que hablarnos el lenguaje de los hombres; y en el lenguaje de 
los  hombres  yo  debo  decirle  que  conmigo  no  ha  cumplido  sus 
promesas. Las cumplirá en la otra vida, bien; pero yo estoy en esta 
vida y no en la otra; y ahora no tengo más remedio que pensar así". 
Se compadeció de él Dios; y esa noche le mandó un ángel en sueños 
que le mostró todo el mapa de su larga vida pasada; y él vio con 
asombro  que  todo  lo  que  había  pedido  en  serio  a  Dios,  se  había 
realizado  de  una  manera  secreta  pero  real.  Estaba  allí  mirando 
estupefacto una cosa después de otra, como lechuza en jaula; y le 
dijo al Ángel: "¿Cómo es que no me he dado cuenta?" Dijo el Ángel sin 
enojo  alguno:  "Porque  vos  pedías  como  hombre,  y  Dios  concedía 
como Dios". Dijo el soñador: "Jesucristo vino al mundo a salvar a los 
desagradecidos, de los cuales yo soy el principal". Después de lo cual, 
se murió; como les pasa a todos los que ven un Ángel. 
Este fue Charles Baudelaire al fin de su vida: lo que le pidió en serio a 
Dios, Dios se lo había concedido. Le pidió hacer con sus negros días, 
su vida de "monje haragán"  (Le Mauvais  Maine) e incluso con sus 
pecados, un libro extraño y único, erizado y profundo. Y con sus días 
de "poeta maldito" escribió en efecto "Las flores del Mal" -un libro 
inmortal que no recomendamos a todos, sino a muy pocos; pero que 
a pesar de su título y de todos los pesares, es una gran libro católico 
comparable al "Infierno" de Dante, más un Infierno moderno. 
Pues el saber fundamental del hombre lo da solamente la oración. 
Como dijo un frondizista: 

En esta vida embromada
Sin chicha y sin limonada
El buen saber es la clave:
Quien sabe salvarse, sabe;
Y el que no, no sabe nada. 



(Castellani, Las parábolas de Cristo, Jauja Mendoza 1994, 90-96)

-------------- Santos Padres ----------------

San Juan Crisóstomo

La oración
 
1. Por dos razones conviene que admiremos a los siervos de Dios y 
los reputemos felices: porque pusieron la esperanza de su salvación 
en las santas oraciones, y porque conservando por escrito los himnos 
y adoraciones que con temor y gozo tributaron a Dios, nos transmitie-
ron también a nosotros su tesoro, para poder arrastrar a su imitación 
a  la  posteridad.  Porque  es  natural  que  pasen  a  los  discípulos  las 
costumbres  de  los  maestros,  y  que  los  discípulos  de  los  profetas 
brillen como imitadores de su justicia, de suerte que en todo tiempo 
meditemos,  roguemos,  adoremos  a  Dios,  y  ésta  tengamos  por 
nuestra vida, ésta por nuestra salud y alegría; éste por el colmo y 
término de todos nuestros bienes, el rogar a Dios con el alma pura e 
incontaminada. Porque como a los cuerpos da luz el sol, así al alma la 
oración. Si, pues, para un ciego es grave daño el no ver el sol, ¿qué 
tal daño será para un cristiano el no orar constantemente, e introducir 
en el alma por la oración la lumbre de Cristo? ¿Y quién hay que no se 
espante y admire del amor que Dios manifiesta a los hombres cuando 
liberalmente les concede tan grande honor,  que no se desdeña de 
escuchar sus preces y trabar con ellos conversación amigable? Pues 
no con otro,  sino con el  mismo Dios  hablamos en el  tiempo de la 
oración,  por  medio  de  la  cual  nos  unimos  con  los  ángeles  y  nos 
separamos inmensamente de lo que hay en nosotros común con los 
brutos  irracionales.  Que  de  ángeles  es  propia  la  oración,  y  aun 
sobrepuja a su dignidad, puesto que mejor que la dignidad angélica 
es el hablar con Dios; y que, como digo, sea mejor, ellos mismos nos 
lo enseñan, al ofrecerles las súplicas con grande temor, haciéndonos 
ver y aprender de este modo que es razón que cuantos se acercan a 
Dios  lo  hagan  con  gozo  sí,  pero  también  con  temor;  con  temor, 
temblando  no  seamos  indignos  de  la  oración,  y  llenos  al  mismo 
tiempo  de  gozo  por  la  grandeza  del  honor  recibido:  pues  de  tan 
extraña y singular  providencia  se reputa digno el  género humano, 
que podemos gozar continuamente de la conversación con Dios, por 
medio de la cual hasta dejamos de ser mortales y caducos, mientras 



por una parte permanecemos mortales por naturaleza, y por otra con 
la conversación con Dios nos trasladamos a una vida inmortal.
 
2. En efecto; es necesario que el que conversa con Dios llegue a ser 
superior a la muerte y a toda corrupción; y como es absolutamente 
preciso que quien goza de los rayos del sol esté alejado de las tinie-
blas, así es absolutamente necesario que quien disfruta del trato divi-
no no sea ya mortal, porque la misma grandeza del honor le traspasa 
a la inmortalidad; pues si es imposible que los que hablan con el rey y 
son de él estimados sean pobres, muchísimo más lo es que los que 
ruegan a Dios y le hablan tenga almas expuestas a la muerte; pues la 
muerte de las almas es la impiedad y la vida sin ley; como al contra-
rio, su vida es el servicio de Dios, y el modo de obrar conforma a él; y 
la vida santa y conforme al servicio de Dios, claro es que la oración la 
produce y maravillosamente la guarda como un tesoro en nuestras 
almas; porque sea que uno ame la virginidad; sea que se esfuerce por 
guardar la moderación propia del matrimonio, o por superar la ira, o 
por familiarizarse con la mansedumbre, o por vencer la envidia, o por 
cumplir cualquiera otro deber, teniendo por guía a la oración que le 
vaya allanando la senda del modo de vivir que haya escogido, hallará 
expedita y fácil la carrera de la piedad. No es posible, no, que los que 
piden  a  Dios  el  don  de  la  templanza,  de  la  justicia,  de  la 
mansedumbre,  de  la  benignidad,  no  consigan  su  súplica;  porque 
pedid,  dice,  y se os dará, buscad y hallaréis, llamad y se os abrirá;  
porque todo el que pide recibe, y el que busca halla, y al que llama a  
la puerta se le abrirá (Mt., 7, 7); y en otra parte de nuevo: ¿Quién de 
vosotros hay, dice, que si su hijo le pide pan le dé una piedra? ¿O si le 
pide  un  pez  le  dé  una  serpiente?  Pues  si  vosotros  siendo  malos,  
sabéis  dar  a  vuestros  hijos  dones  buenos,  ¿cuánto  más  vuestro  
Padres celestial dará el Espíritu Santo a los que se lo piden? (Lc., 11, 
11-13).
Con tales palabras y esperanzas nos exhortó a la oración el Señor de 
todo lo criado; y a nosotros nos conviene vivir siempre obedientes a 
Dios, ofreciéndole himnos de alabanza y oraciones con mayor cuidado 
del  culto divino que de nuestra propia alma; porque así podremos 
vivir siempre una vida digna de hombres; que el que no ruega a Dios, 
ni ansía constantemente gozar de la divina conversación, está muerto 
y sin alma, y no tiene del todo sano el seso; porque esta misma es ya 
la  mayor  señal  de  insensatez,  el  no  conocer  la  grandeza  de  este 
honor,  ni  amar  la  oración,  ni  tener  por  muerte  del  alma  el  no 
postrarse delante de Dios. Pues claro está, que así como este nuestro 
cuerpo, cuando le falta el alma, queda muerto y fétido, así cuando el 



alma no se mueve a si misma a la oración, muerta está ya, y misera-
ble,  y fétida.  Y que se deba tener por más acerbo que cualquiera 
muerte el verse privado de la oración, hermosamente nos lo enseña 
el gran Profeta Daniel, al elegir antes la muerte, que estar por tres 
solos  días  privado  de la  oración;  pues  no le  mandó el  rey  de  los 
persas cometer ninguna impiedad, sino quiso ver tan sólo [si en el 
espacio de tres  (treinta)  días se hallaba alguno que pidiese nada a 
ninguno de los dioses, si no era al mismo rey] (Dan., 4). Porque si 
Dios no se inclina hacia nosotros, ningún bien descenderá a nuestras 
almas;  pero  el  inclinarse  Dios  a  nosotros  maravillosamente  alivia 
nuestros trabajos, si nos ve amar la oración y rogar constantemente a 
su Majestad, y tener puesta nuestra esperanza en que de allí han de 
descender a nosotros todos los bienes.
 
3. Por esto, cuando veo a alguno que no ama la oración, y que no 
siente hacia ella un afecto encendido y vehemente, ya para mí es 
cosa manifiesta, que el tal no abriga en su alma nada de grande y 
generoso; pero cuando veo a uno que no se harta de dar culto a Dios, 
y juzga el no orar continuamente por el mayor de los daños, conjeturo 
que el tal es un fiel y firme practicador de todas las virtudes, y templo 
de Dios. Porque si el vestido del hombre, y el caminar de sus pies, y la 
risa de sus dientes dicen ya quién es, según el sabio Salomón (Ecle. 
19,  29),  mucho  más  la  oración  y  culto  de  Dios  es  señal  de  toda 
justicia, siendo, como es, una vestidura espiritual y divina, que presta 
a nuestras mentes mucha hermosura y belleza, modera la vida de 
cada uno, no permite que nada malo ni impertinente se apodere del 
alma y nos persuade que reverenciemos a Dios y estimemos el honor 
que nos concede, nos enseña a arrojar lejos de nosotros todas las 
seducciones del malvado (enemigo), desecha todos los pensamientos 
torpes y necios, y hace a nuestras almas despreciadoras del deleite. 
Porque éste es el  único  orgullo  que conviene a los  adoradores  de 
Cristo, el no ser esclavos de nada torpe, sino conservar el ánimo en 
libertad y vida inmaculada. Y que sin oración sea imposible pasar y 
terminar virtuosamente la vida, creo verdad a todos manifiesta.
 
4. Porque ¿cómo habrá de ejercitar la virtud, no acudiendo y rindien-
do  adoración  constantemente  al  suministrador  y  dador  de  ella?  Y 
¿cómo habrá de desear uno ser templado y justo,  no conversando 
dulcemente con el que de nosotros pide esto y mucho más? Y ahora 
quiero brevemente demostraros que, aunque al orar estemos llenos 
de pecados, la oración nos limpiará de ellos en breve. Porque, ¿qué 



cosa puede haber o mayor o más divina que la oración, que no parece 
sino un como contraveneno para los que tienen el alma enferma? Los 
ninivitas son los primeros que se nos presentan absueltos, por medio 
de la oración,  de muchos pecados contra Dios;  porque una misma 
cosa fue apoderarse de ellos la oración, y hacerles justos, y corregir al 
punto la ciudad hecha ya a la liviandad, y a la maldad, y a la vida sin 
freno, venciendo la antigua costumbre, llenando a la ciudad de leyes 
celestiales,  y  llevando  consigo  la  templanza,  y  la  caridad  y  la 
mansedumbre, y el cuidado de los pobres; porque no sufre habitar en 
las almas sin estas virtudes; antes cualquier alma en que reside la 
llena de toda justicia, adiestrándola para la virtud, y expulsando de 
ella la maldad. Y cierto, que si entonces hubiera entrado en la ciudad 
de Nínive alguno que la conociera bien de antes, no la reconocería: 
tan repentino fue el salto que dio del vicio a la virtud.
Así como a una mujer pobre y vilmente vestida no la reconocería uno 
si la viera después adornada con vestidura de oro, así, quien viera 
primero aquella ciudad mendigando y vacía de tesoros espirituales, la 
desconocería por completo, después que de tal suerte la logró trans-
formar la oración, dirigiendo a la virtud sus costumbre y vida viciosa.
Hubo asimismo una mujer que, habiendo empleado todo el tiempo en 
la  intemperancia  y  lascivia,  apenas  se  postró  a  los  pies  de  Cristo 
cuando alcanzó la salvación. (Lc., 7, 37).
Fuera de esto, no solamente limpia la oración el alma de pecados, 
sino que además aleja de muchos peligros. Así es que aquel rey y al 
mismo tiempo profeta admirable David ahuyentó con la oración mu-
chas  y  temibles  guerras,  poniendo  este  sólo  resguardo  para  el 
ejército, y logrando de este modo para sus soldados juntamente la 
paz y la victoria.
Así como otros reyes suelen poner la esperanza de su salvación en la 
pericia de los militantes, en el arte de la guerra, en los saeteros, en 
los soldados de a pie y de a caballo; así el admirable David rodeó a su 
ejército por toda defensa con la muralla de la oración, ni reparaba en 
el valor de los generales, tribunos y centuriones; antes sin recoger 
dinero, sin preparar armas, lograba con la oración las armas del cielo. 
Porque  verdaderamente  es  armadura  celestial  la  oración  que  se 
derrama delante de Dios, y es la única que defiende por completo a 
los que se ponen en sus divinas manos. Puesto que la robustez y la 
destreza en sorprender al enemigo muchas veces quedan fallidas y 
frustradas, o por los lances de la guerra, o por la seguridad de los 
adversarios, o por otras muchas causas; pero la oración es armadura 
inexpugnable y segurísima, y nunca hace traición, y tan fácilmente 



rechaza a un enemigo como a innumerables millares. Y, en efecto, el 
admirable  David,  de  quien  acabamos  de  hablar,  cuando  se  lanzó 
sobre él, como un formidable demonio, aquel gigante Goliat (1 Re, 7), 
le derribó, no con armas y espadas, sino con oraciones; tan poderosa 
arma es la oración para los reyes en las batallas, contra los enemigos. 
Pues bien; el mismo poder tiene esta arma para nosotros contra los 
demonios.
Así  mismo el  rey  Ezequías  triunfó  en  la  guerra  de  los  Persas,  no 
ciertamente armando al ejército, sino oponiendo solamente la oración 
a  la  muchedumbre  de sus  enemigos.  Así  también  evitó  la  muerte 
postrándose ante Dios  con la  debida reverencia;  y  sólo  la  oración 
concedió al rey la gracia de la vida.
Y  que  al  alma  pecadora  fácilmente  purifica  la  oración,  nos  lo 
demuestra el publicano que pidió a Dios la remisión de sus culpas y la 
consiguió;  nos lo demuestra el leproso, que apenas se postró ante 
Dios,  cuando quedó limpio;  que si  Dios  curó al  punto al  que tenía 
corrupción en su cuerpo, ¿cuánto más benignamente dará la salud a 
una alma enferma? porque cuanto el alma es más de estimar que el 
cuerpo, tanto es más conforme que Dios muestre mayor cuidado de 
ella. Mil otras cosas se pudieran decir, tanto de las historias antiguas 
como modernas, si se pretendiera enumerar a todos los que por la 
oración han sido salvos.

5. Pero quizás alguno de los más perezosos y de los que no quieren 
orar  con  cuidado  y  empeño,  se  persuadirá  que  Dios  dijo  también 
aquellas palabras: No todo el  que dice Señor,  Señor entrará en el  
reino los cielos, sino el que hiciere la voluntad de mi Padre que está  
en los cielos (Mt.,  7, 21). Cierto, si yo juzgara que la oración por si 
sola basta para nuestra salvación, con razón podría alguno hacer uso 
contra mí de esas palabras; pero diciendo, como digo, que la oración 
es como la cabeza de todos los bienes, y fundamento y raíz de una 
vida provechosa, nadie por pretexto de su pereza se defienda con 
semejantes palabras; porque no sólo la temperancia puede salvarnos 
sin los otros bienes, ni el cuidado de los pobres, ni la bondad, ni cosa 
alguna de las que se pueden desear, sino que conviene que todas 
juntas entren en nuestras almas; pero la oración está debajo de todas 
como raíz y base; y así como a una nave y a una casa las partes que 
están debajo las consolidan y sostienen, de la misma manera las ora-
ciones fortalecen nuestra vida, y sin ellas nada habría en nosotros de 
bueno y saludable.
 



6.  Por  esto  San  Pablo  nos  urge  constantemente,  exhortándonos  y 
diciéndonos:  Perseverad en la oración, velando en ella en acción de  
gracias (Col.,  7); y en otro lugar:  Orad sin intermisión dando gracias 
en todo, porque esta es la voluntad de Dios (1 Tes., 5, 17, 18). Y en 
otra parte de nuevo: Orad en toda ocasión en espíritu, velando en él  
con toda perseverancia y súplicas (Ef. 6, 18). Con tantas y tan divinas 
voces nos exhortaba a la oración continuamente aquel caudillo de los 
apóstoles.
Conviene, pues, que amaestrados por él pasemos la vida en oración, 
y demos continuamente este riego a nuestras almas, pues no menos 
necesitamos  de  la  oración  los  hombres  que  de  agua  los  árboles; 
porque ni estos pueden producir sus frutos si no beben por las raíces, 
ni nosotros podremos dar los preciosísimos frutos de la piedad, si no 
recibirnos el riego de la oración. Conviene, pues, que al levantarnos 
del lecho nos adelantemos siempre al sol en dar culto a Dios, y que al 
sentarnos a la mesa y al irnos a acostar, y mejor todavía cada hora, 
ofrezcamos a Dios una oración, y corramos de esta manera la misma 
carrera que el día; y que en tiempo de invierno empleemos la mayor 
parte  de  la  noche en oraciones,  y  doblando las  rodillas,  con gran 
temor instemos en la oración, y nos juzguemos felices en dar culto a 
Dios.
Dime:  ¿cómo  verás  al  sol,  sin  adorar  al  que  envía  a  tus  ojos  su 
dulcísima lumbre? ¿Cómo disfrutarás de la mesa, sin adorar al que te 
da y regala tantos bienes? ¿Con qué esperanza llegarás al tiempo de 
la noche? ¿Con qué sueños piensas ocuparte, no amurallándote con la 
oración, y yendo a dormir desprevenido? Despreciable y fácil presa 
parecerás a los demonios que andan siempre alrededor acechando 
una ocasión en nuestro daño, y mirando a quien podrán hallar privado 
de la oración, para en seguida arrebatarle.
Pero si nos viere defendidos con oraciones, huyen al punto, como los 
ladrones y malvados cuando ven pender sobre sus cabezas la espada 
del  soldado;  pero  quien  se  encuentra  desnudo  de  la  oración, 
arrebatado por los demonios, es arrastrado y empujado a los pecados 
y calamidades y todo mal. Conviene, pues, que nosotros, temerosos 
de tan grave daño, siempre nos defendamos con himnos y oraciones, 
para que compadecido Dios de todos, nos haga dignos del reino de 
los cielos por su Hijo Unigénito, a quien sea la gloria y el poder por los 
siglos de los siglos. Amén.
 

San juan crisóstomo, Homilía primera sobre la oración, 1-6,  
Homilías Selectas, II, Apostolado Mariano Sevilla 1991, 109-115



-------------- Aplicación ----------------

P. Alfredo Sáenz, S. J.

La oración de súplica
En la parábola que acabamos de escuchar el Señor compara el tesón 
de una pobre viuda que, una y otra vez, solicitaba justicia ante el juez 
prevaricador,  con  la  perseverancia  que  debemos  tener  cuando 
pedimos algo en la oración.
Se trata de la oración de súplica,  por  la  cual  peticionamos alguna 
gracia  que  esperamos  de  la  bondad  de  Dios.  En  su  espléndido 
comentario  al  Padre  nuestro,  que  es  la  oración  por  excelencia,  el 
modelo de toda plegaria, enseña Santo Tomás que este modo de orar 
ha de estar revestido de algunas cualidades ineludibles, si queremos 
de veras ser escuchados favorablemente por Dios. La oración deberá 
ser  "confiada,  recta,  ordenada,  devota  y  humilde".  Expliquemos 
sucintamente algunas de estas condiciones.
Ante todo, nuestra plegaria habrá de ser confiada, es decir que, como 
enseña San Agustín, la hemos de dirigir a Dios con "cierta confianza 
de que vamos a alcanzar lo que pedimos". El mismo Jesucristo nos 
exhortó a ello al decirnos: "Cuando pidáis algo en la oración, creed 
que  ya  lo  tenéis  y  lo  conseguiréis".  Pero  esta  confianza  que  nos 
recomienda el mismo Hijo de Dios -el que mejor conoce al Padre a 
quien nuestra plegaria se dirige-, no es un voluntarismo ciego, como 
la fe fiducial de los protestantes, sino que se basa sólidamente en lo 
que  sabemos  acerca  de  Dios,  tal  cual  Él  mismo  se  nos  ha 
manifestado.  En  efecto,  la  revelación  nos  enseña  que  uno  de  los 
atributos divinos es la bondad, y que la bondad de Dios se complace 
en difundirse entre los hombres a quienes tanto ama. Asimismo, no 
podemos olvidar otro de los calificativos con que nombramos a Dios, 
a quien no en vano lo invocamos como Todopoderoso u Omnipotente, 
indicando así la fuerza infinita de su poder, que todo lo que quiere lo 
hace.  La  bondad  divina,  conjugada  con  su  inmenso  poder,  nos 
muestra que confiar en el otorgamiento de sus favores no constituye 
ningún acto de temeridad infundada, sino una actitud muy razonable 
y conforme con el ser de Dios.
La oración ha de ser también  ordenada. Por esto quiere significarse 
que en nuestras peticiones a Dios hemos de atender el orden de la 



caridad. Debemos asegurarnos, por sobre todo, los bienes eternos, y 
entre ellos, antes que nada, la perseverancia final, que es condición 
indispensable para la felicidad del cielo. Luego hemos de pedir  las 
virtudes y las gracias actuales que necesitamos para vivir conforme a 
la voluntad de Dios, incluyendo dentro de este pedido el rechazo de 
las  tentaciones  y  el  consiguiente  triunfo  sobre  las  pasiones 
desordenadas.
También podemos pedir, claro está, cosas materiales, pero con tal de 
que su obtención sea conforme a la voluntad de Dios y, sobre todo, 
constituya un verdadero bien para nosotros. Quizás uno de los bienes 
materiales que más se suele pedir es el bienestar económico. Ello no 
siempre  será  conveniente  ya  que,  como  el  mismo  Jesucristo  nos 
enseña en el Evangelio, con frecuencia las riquezas son ocasión de 
pecado, según advertimos en la parábola del hijo pródigo. Otra de las 
cosas muy solicitadas es la salud. La experiencia nos enseña el poder 
santificador  de  la  enfermedad  y  del  dolor  que  muchas  veces  nos 
acercan a Dios y producen la conversión del alma. No deja de ser 
elocuente el ejemplo de San Ignacio de Loyola, hombre dado a las 
vanidades  del  mundo,  que  en  una  larga  y  penosa  convalecencia 
encontró el camino de la conversión, llegando a ser el santo que la 
Iglesia venera. Por eso cuando en la oración pedimos algo material, 
siempre ha de ser con la condición implícita de que ello sea conforme 
al  plan  divino  y  de  que  aceptemos  plenamente,  con  santa 
indiferencia, que el Señor difiera o niegue lo que pedimos.
Pero la oración ha de ser sobre todo  perseverante y esto es lo que 
principalmente  quiere  mostramos  la  parábola  de  hoy.  La 
perseverancia  es  el  hábito  que  vigoriza  la  voluntad  para  que  no 
abandone el camino del bien, en este caso, de la oración. Antídoto 
contra el cansancio y la rutina espirituales que pueden esterilizar las 
mejores intenciones, nos ayuda a permanecer inquebrantablemente 
en el esfuerzo emprendido uno y otro día, sin desfallecer jamás.
Considerando esta virtud, es lícito que nos preguntemos cuál es la 
causa del retardo divino que hace necesaria la perseverancia. ¿Acaso 
no  hemos  dicho  que  Dios  es  Bueno  y  Todopoderoso?  ¿Por  qué, 
entonces,  nos  hace  esperar?  Ciertamente  que  es  Bueno  y 
Omnipotente. La demora que a veces debemos soportar no se debe a 
alguna  imperfección  divina  sino  a  nuestro  propio  bien  espiritual. 
Insistiendo  en  la  oración,  encontramos  un  motivo  para  prolongar 
nuestro  trato  con  el  Señor,  para  hacer  asidua  nuestra  relación 
amistosa con Él y, en definitiva, para que ya en el acto mismo de 
pedir,  y  aun  antes  de  concedida  la  gracia,  comencemos  a 
experimentar los efectos santificadores de la bondad divina porque, 



como bien enseña Santo Tomás, "la oración nos hace por sí misma 
amigos de Dios".
Otra razón que podemos descubrir en esta pausa que a veces se nos 
impone  es  el  deseo  que  Dios  tiene  de  que  sepamos  valorar 
debidamente lo que solicitamos. Refiriéndose a este tema, decía San 
Agustín: "Difiere darte lo que quiere darte, para que más apetezcas lo 
diferido;  que suele  no  apreciarse  lo  aprisa  concedido".  Por  último, 
también hemos de tener en cuenta que en algunos casos Dios nos 
hace  esperar  siempre,  sin  concedemos  nunca  lo  que  pedimos,  no 
porque no nos oiga, como fácilmente suponemos, sino porque lo que 
pedimos no nos conviene, sea porque nos facilitará algún mal, sea 
porque impedirá  la  consecución de algún bien mayor que Él  tiene 
dispuesto para nosotros. "Vosotros no tenéis porque no pedís. O bien, 
pedís y no recibís, porque pedís mal, con la intención de satisfacer 
vuestras pasiones", dice el apóstol Santiago.
Cuando recordábamos poco antes qué cosas debemos pedir, pusimos 
ante todo los bienes espirituales. Un lugar preponderante entre ellos 
lo ocupa la fe, a que se refiere el Señor al cerrar el texto de hoy: 
"Cuando venga el Hijo del Hombre, ¿encontrará fe sobre la tierra?". 
Profecía  tremenda,  que  nos  ubica  frente  al  misterio  magnífico  y 
terrible de la Parusía, la segunda venida de Cristo, que esperamos 
ansiosos  para  que se  haga patente  el  triunfo  total  y  absoluto  del 
misterio  pascual  sobre  todos  los  enemigos  de  la  Cruz.  En  el 
Apocalipsis, San Juan nos adelanta que una de las características de 
los últimos tiempos será la apostasía generalizada. Sometidos a las 
terribles presiones del poder del Anticristo y sus secuaces, muchos 
hombres perderán la fe, abandonando al verdadero Dios. Pero junto a 
este  desolador  panorama  espiritual,  debemos  recordar  las 
esperanzadoras  palabras  de Jesucristo,  que aseguran su asistencia 
permanente a la Iglesia: "Yo estaré con vosotros hasta el fin de los 
siglos", "las puertas del infierno no prevalecerán contra ella". Habrá 
entonces  grandes  peligros  para  la  fidelidad,  pero  el  Señor 
acompañará con su gracia a los que sepan resistir  hasta el  fin en 
medio de los adversarios. Comprendemos ahora muy bien por qué en 
el evangelio de hoy se nos habla de las pruebas que sufrirá la fe, al 
mismo  tiempo  que  se  nos  recomienda  orar  sin  interrupción.  La 
plegaria perseverante, que golpea el corazón de nuestro Padre, una y 
otra vez, nos va a asegurar la gracia para "permanecer fieles a la 
doctrina", como hemos escuchado en la segunda lectura. No se trata, 
pues,  de  una  mera  recomendación  para  mejorar  nuestra  vida 
espiritual, sino de una verdadera necesidad para llegar a la unión con 
Dios.



Como enseña San Alfonso María de Ligorio: "El que reza se salva, y el 
que no se condena".
Vamos  ahora  a  continuar  la  Santa  Misa  que  traerá  en  medio  de 
nosotros al que es "ayer, hoy y siempre", al que no se retira, no se 
acobarda ni flaquea, presa del cansancio, porque como Dios que es, 
está  siempre  y  constantemente  presente  en  todas  las  cosas  y  en 
todas  las  almas.  Le  vamos  a  pedir  al  Señor  que  nos  mantenga 
inquebrantablemente unidos a Él,  sin desfallecer  ni  claudicar,  para 
que de esta vida terrenal, donde lo seguimos en la obscuridad de la 
fe, nos lleve a la gloria celestial, donde lo veremos cara a cara, tal 
cual es, y seremos felices para siempre.

ALFREDO SÁENZ, S.J., Palabra y Vida - Homilías Dominicales y 
festivas ciclo C, Ed.Gladius, 1994, pp. 286-290

P. Gustavo Pascual, I.V.E.

La perseverancia en la oración
El Evangelio de hoy nos enseña una de las condiciones de la oración: 
la  perseverancia.  Dice  el  evangelista  Lucas  que  les  propuso  una 
parábola  “para  inculcarles  que  era  preciso  orar  siempre  sin 
desfallecer”, la parábola del juez inicuo y la viuda inoportuna. En otra 
ocasión también les enseñó esta condición de la perseverancia por 
medio de otra parábola: la del amigo inoportuno1.
La  parábola  nos  presenta  a  Dios  en  un  juez  inicuo,  comparación 
bastante  extravagante,  por  cierto,  pero  así  suele  parecernos  a  los 
hombres cuando le pedimos y se hace esperar2. El buen cristiano en 
su oración se presenta como una viuda inoportuna. Dios quiere ser 
importunado con la oración para dar lo que se le pide pues a veces no 
da las cosas prontamente para que el alma desee más lo que pide y 
lo valore más, aunque, está más dispuesto Él a darnos bienes que 
nosotros a pedírselos.
La viuda es desoída una y otra vez pero no por eso deja de insistir y al 
final  consigue que el mal juez le haga justicia.  El juez se muestra 
fastidiado por la insistencia de la viuda y al final cede a su pedido 
para que lo deje de molestar.
Jesús concluye: “oíd lo que dice el juez injusto; pues ¿no hará Dios 
justicia a sus elegidos, que están clamando a él día y noche?”
1 Lc 11, 5-8
2 Cf. Castellani, Las Parábolas de Cristo…, 217



Dios nunca deja de oír la oración bien hecha y las buenas peticiones, 
es decir, las cosas que nos convienen. 
Por otra parte, también señala al final el Evangelio la perseverancia 
en la oración “día y noche”. No nos tenemos que cansar de pedir a 
Dios. Si lo que pedimos es bueno nos lo concederá. A veces, no nos 
concede las cosas porque pedimos cosas malas o, a veces, porque 
pedimos  mal.  En  la  presente  condición  porque  nos  cansamos  de 
pedir. No somos lo suficientemente insistidores.
La  oración  perseverante  nos  alcanza  de  Dios  lo  que  necesitamos, 
pero además, nos une a Dios y cuanto más rezamos más unidos a 
Dios estamos. El cielo será una oración continua a Dios, una oración 
de contemplación eterna, una eterna alabanza y glorificación de Dios 
con el consecuente gozo para nuestra alma, un gozo sin límites. El fin 
de la vida del hombre es la unión con Dios y esta se logra por la 
oración.
La fe nos hace orar porque sabemos por ella  que Dios es nuestro 
auxilio y aquel que puede llenar nuestra limitación creatural y nuestra 
sed de infinito. Pero la oración nos hace crecer en la fe porque es Dios 
el autor del crecimiento de nuestra fe y la fe como su aumento son 
don de Dios que alcanzamos por la oración. “¡Creo, ayuda a mi poca 
fe!”3,  “auméntanos la  fe”4,  oraciones dirigidas  a Jesús para que Él 
aumente la fe. Además la oración perseverante nos ayuda a vencer la 
tentación, “velad y orad, para que no caigáis en tentación”5, les decía 
el Señor a sus discípulos,  porque cuando no oramos caemos en la 
tentación y corre riesgo nuestra fe. El hombre de fe que no reza bien 
termina perdiendo la fe. Por eso nos es muy necesaria la oración en 
todo tiempo y lugar,  pero también,  la  perseverancia  en la  oración 
para conseguir los dones de Dios.
El  último  versículo  del  Evangelio  dice  “cuando el  Hijo  del  hombre 
venga, ¿encontrará la fe sobre la tierra?”. La oración con el correr de 
los tiempos crecerá porque la fe flaqueará y será muy necesaria para 
perseverar en la fe pues serán tiempos difíciles en que la fe estará en 
riesgo por causa de los falsos profetas y por la apostasía general. La 
fe  auténtica  querrá  ser  cambiada  por  una  falsa  fe,  la  fe  en  el 
anticristo. Y la oración mantendrá al número reducido de cristianos 
auténticos. Los mantendrá en la fe.

3 Lc 9, 24
4 Lc 17, 5
5 Lc 26, 41



Benedicto XVI

La necesidad de orar siempre
La liturgia de este domingo nos ofrece una enseñanza fundamental: 
la necesidad de orar siempre, sin cansarse. A veces nos cansamos de 
orar, tenemos la impresión de que la oración no es tan útil para la 
vida, que es poco eficaz. Por ello, tenemos la tentación de dedicarnos 
a la actividad, a emplear todos los medios humanos para alcanzar 
nuestros objetivos, y no recurrimos a Dios. Jesús, en cambio, afirma 
que  hay  que  orar  siempre,  y  lo  hace  mediante  una  parábola 
específica (cf. Lc 18, 1-8). 
En ella se habla de un juez que no teme a Dios y no siente respeto 
por nadie, un juez que no tiene una actitud positiva, sino que sólo 
busca su interés. No tiene temor del juicio de Dios ni respeto por el 
prójimo. El otro personaje es una viuda, una persona en una situación 
de debilidad. En la Biblia la viuda y el huérfano son las categorías más 
necesitadas, porque están indefensas y sin medios.  La viuda va al 
juez y le pide justicia. Sus posibilidades de ser escuchada son casi 
nulas,  porque  el  juez  la  desprecia  y  ella  no  puede  hacer  ninguna 
presión  sobre  él.  Tampoco  puede  apelar  a  principios  religiosos, 
porque el juez no teme a Dios. Por lo tanto, al parecer esta viuda no 
tiene  ninguna  posibilidad.  Pero  ella  insiste,  pide  sin  cansarse,  es 
importuna; así, al final logra obtener del juez el resultado. Aquí Jesús 
hace una reflexión, usando el argumento a fortiori: si un juez injusto 
al final se deja convencer por el ruego de una viuda, mucho más Dios, 
que  es  bueno,  escuchará  a  quien  le  ruega.  En  efecto,  Dios  es  la 
generosidad  en  persona,  es  misericordioso  y,  por  consiguiente, 
siempre está dispuesto a escuchar las oraciones.  Por  tanto,  nunca 
debemos desesperar, sino insistir siempre en la oración. 
La conclusión del pasaje evangélico habla de la fe: «Pero cuando el 
Hijo del hombre venga, ¿encontrará la fe sobre la tierra?» (Lc 18, 8). 
Es una pregunta que quiere suscitar un aumento de fe por nuestra 
parte. De hecho, es evidente que la oración debe ser expresión de fe; 
de otro modo no es verdadera oración.
Si  uno  no  cree  en  la  bondad  de  Dios,  no  puede  orar  de  modo 
verdaderamente adecuado. La fe es esencial como base de la actitud 
de la oración.
Jesús nos invita también a cada uno de nosotros a seguirlo para tener 
en herencia la vida eterna.
Que nos obtenga esta gracia la Virgen María.



 
Homilía del Papa Benedicto XVI en Plaza de San Pedro el día domingo 
17 de octubre de 2010

-------------- Guión ----------------
Guión Domingo XXIX del Tiempo Ordinario

Ciclo C
Domingo 16 de Octubre de 2022

Entrada: 
La  Eucaristía  es  la  memoria  viviente  del  Señor,  que  ha  muerto  y 
resucitado para reconducirnos  a Dios.  Participemos dignamente de 
ella de tal manera que sea una verdadera confesión de fe y amor.
 
Liturgia de la Palabra
1º Lectura: Éxodo 17, 8- 13
Los brazos extendidos de Moisés son figura de la Cruz de Cristo que 
intercede ante el Padre.

Salmo Responsorial: 120, 1- 8

2º Lectura: 2 Timoteo 3, 14- 4, 2
La Sagrada Escritura es medicina, maestra y prenda de salvación.
 
Evangelio: Lucas 18, 1- 8
Por la  parábola del  juez inicuo,  Jesús nos enseña la eficacia  de la 
oración perseverante.

Preces Domingo XXIX
Dios  conoce  nuestras  necesidades,  pero  quiere  que 
recurramos  a  la  humildad  de  la  oración.  Unidos  a  Cristo,  
pidámosle por la Iglesia y la humanidad.

A cada intención respondemos cantando:



*  Por  el  Santo  Padre,  los  obispos  y  sacerdotes  esparcidos  en  las 
diócesis del mundo, para que manifiesten por la caridad entre ellos, 
los lazos indestructibles de la unidad querida por Jesús para todo su 
rebaño. Oremos.
*  Por  la  libertad  religiosa  en  los  países  islámicos  y  en  China 
continental,  para  que  se  reconozca  a  los  cristianos  el  derecho  a 
profesar públicamente su fe y a proclamar la verdad del Evangelio. 
Oremos.
*Para  que  la  iglesia  en  Argentina  no  deje  de  encomendarse  a  la 
intercesión de la Virgen de Luján en todas sus necesidades y tengan 
la valentía de confesar libre y abiertamente su fe cristiana y mariana 
ante los enemigos de Cristo y de su Iglesia. Oremos.
* Por todas las familias y matrimonios jóvenes de nuestra patria en su 
día,  para que siguiendo el  ejemplo  del  amor  vivido en la Casa de 
Nazaret,  sepan transformar  su  hogares  en un claro  reflejo  de  sus 
virtudes y de su entrega total al querer de Dios. Oremos.

Padre nuestro, siempre atento a las súplicas de los pobres,  
escucha con bondad la oración de tu pueblo y concédele lo 
que con fe te pide. Por Jesucristo, Nuestro Señor.

Ofertorio
Nos unimos al Señor para ser un mismo Espíritu con Él y así participar 
de su Sacrificio para la redención de los hombres.
* Presentamos ante el altar el  pan y el  vino,  uniendo así nuestra 
oblación a la de Jesús Redentor y Vida nuestra.

Comunión: 
Cristo obra nuestra reconciliación a través de su Sacrificio.  Cuando 
comulgamos somos uno con Él y con nuestros hermanos.

Salida:
María  es  Toda  luz  y  Belleza,  Reflejo  purísimo  de  Dios.  Ella  nos 
acompañe en la senda oscura de la fe hacia el Día que no conoce 
ocaso.

(Gentileza del Monasterio “Santa Teresa de los Andes” (SSVM) _ San 
Rafael _ Argentina


	Ofertorio

