Consagracion a la Virgen Maria - Episodio 25 / Marianizar la vida espiritual

Episodio 25

Marianizar la vida espiritual

Queremos considerar dos preguntas que se plantearan a menudo durante este camino de consagracion.
Una va unida a la otra:

- ¢Cuales son las obligaciones de esta consagracion?
- Si esta devocién es un camino facil para llegar a la santidad... ¢por qué sigo sin poder
abandonar tal pecador ¢Ddnde esta ese medio «facil» para la santidad?

La segunda pregunta se responde con la primera: no nos santifica si no cumplimos las obligaciones, por
faciles que sean. Estas obligaciones son las llamadas «practicas interiores» indicadas por SLM.

En esta parte seguimos las explicaciones que nos ofrece con tanta claridad el P. Hupperts.

En el primer volumen de esta Serie Inmaculada, tras unas paginas introductorias, explicamos la
Consagracion mariana en si misma, su naturaleza, sus propiedades, su nombre, sus consecuencias y sus
obligaciones.

A esta consagracion, como punto de partida y fundamento practico de la vida mariana, San Luis
Marfa de Montfort vincula las «practicas interiores» de la perfecta devociéon mariana, practicas que
presuponen realmente la «marializacion» de todos los aspectos de la vida cristiana, y también la insercién
de Maria en todas nuestras relaciones con Dios, en las que ejerce su mediacion.

Estas actitudes marianas del alma, tan ricas y exhaustivas, las cristalizé en una férmula lapidaria:
hacer todo por Marfa, con Marfa, en Marfa y para Maria.

Sin duda, lo que le llevé a elegir esta férmula fue la bella y solemne oracién final del Canon de
la Misa:

«Por Cristo nuestro Sefiot.
Por quien, oh Dios,
creas y santificas siempre, das vida, bendices y concedes al mundo todo bien.
Por Cristo, con Cristo y en Cristo,

A ti, Dios Padre todopoderoso, en la unidad del Espiritu Santo,
todo honor y gloria,

por los siglos de los siglos. Amény.

Resulta evidente que la Iglesia establece aqui una relacion de causalidad entre la primera y la
segunda parte de esta oracion. Es como si dijera: es porque ta, Sefior, creas, santificas, bendices y
distribuyes todos los bienes a través de Cristo, que toda honra y gloria deben serte ofrecidas por El, con
Ely en EL

Montfort retoma este razonamiento en su espiritualidad y lo aplica a la Santisima Virgen. La
razo6n de ello es que, en el orden sobrenatural, todo es producido, vivificado, santificado y dado, después
de Cristo, por Marifa; de Ella nos viene en este orden todo sustento, toda vida, toda santidad, toda
bendicién y todo don; y por eso todo retorno a Dios por nuestra parte, sea como sea, debe realizarse a

VozCatolica.com 1



Consagracion a la Virgen Maria - Episodio 25 / Marianizar la vida espiritual

través de Ella, con Ella y en Ella, por los siglos de los siglos, durante nuestra vida terrenal y por toda la
eternidad.

La férmula de Montfort tiene cuatro enunciados. A la férmula litargica afiadié el «por Marfay,
inspirado sin duda en las palabras «todo honor y gloria»; de hecho, vivir por Maria significa hacer todo
«por su interés y por su glorian. Con su férmula completa, el gran apdstol mariano reconoce
practicamente la causalidad multiple que ejerce la Santisima Virgen en el mundo sobrenatural. «Por
Maria» la reconoce como causa en este orden...

«Con Marfa» rinde homenaje a la Virgen Marfa como ejemplo, ideal o modelo de todo el mundo
sobrenatural, tanto en el ser como en el actuar. «Por Marfa» la exalta como fin y objetivo de nuestra
vida sobrenatural después de Dios y Cristo, y por lo tanto le reconoce ocupar legitimamente un lugar
también en el orden de finalidad de la vida cristiana. « En Marfa» indica la unién estrecha e incesante
con Ella, que es necesariamente efecto de la influencia universal que Ella ejerce en todo el orden del ser
y del actuar sobrenatural, y que por lo tanto une muy estrechamente las almas a Ella.

Este es el intenso significado de la férmula un tanto misteriosa empleada por San Luis Maria de
Montfort. (...) Esta claro que no hay que dar una importancia exagerada a la férmula en si misma, aunque
la teologfa la justifique a veces de manera sorprendente, como ocurre, por ejemplo, con el «por Marfax»
en Santo Tomis'.

Al exponer esta férmula, seguimos las explicaciones dadas por nuestro Padre en el «Tratado de
la verdadera devocion a la Santisima Virgen», que es su obra definitiva sobre el tema. «El secreto de
Marfax, escrito mucho antes, se aleja un poco del «Tratado», no en el sentido que da a las practicas en
si, sino en la clasificacién bajo un punto u otro de la férmula. Una prueba mas de que no hay que atribuir
demasiada importancia a la férmula como tal.

El espiritu de la devocion perfecta

En «El secreto de Maria», San Luis Marfa de Montfort define asi la perfecta devocién a la
Santisima Virgen: «Consiste en entregarlo todo, como esclavos, a Maria y a Jesiis por medio de Ella; y lnego en hacerlo
todo por Maria, con Maria, en Maria y para Maria. Explico estas palabras»’.

«Explico estas palabras». En esta Serie Inmaculada nos esforzamos modestamente por hacer lo
que hace nuestro Padre. Hablar de las consecuencias y obligaciones de la consagracion era ya entrar en
el campo del «espiritu» de la verdadera devocion. A través de la exposicion completa y detallada de las
practicas interiores de la perfecta devocion a la Virgen Marfa, describiremos ampliamente este
«espiritu», o la forma de vida interior y cotidiana de nuestra pertenencia total a la Santisima Madre de
Dios. jQue esta Madre divina nos conceda la gracia de llevar a cabo adecuadamente esta obra! Porque
es de suma importancia para el bien de las almas y, sobre todo, para el propio Reino de Ella; ya que el
reino de Maria en las almas consiste principalmente en la aplicacién de estas practicas
interiores a nuestra vida.

*

Muy util para adquirir progresivamente este espiritu es la renovacién frecuente y consciente de
nuestra Consagracion total, ya hecha verbalmente, ya sea de manera puramente interior, por ejemplo, al
despertarse y acostarse, antes y después de las comidas, al comienzo de cada nueva actividad, en las
dificultades y tentaciones, al ver o encontrarse con una imagen de la Virgen, o al rezar el Rosario, etc.

! Suma Teolégica, ', 36, 3.
2 Secreto de Maria, n° 28.
VozCatolica.com

2



Consagracion a la Virgen Maria - Episodio 25 / Marianizar la vida espiritual

Pero, como bien sefiala San Luis Maria de Montfort, esto no es suficiente. Para alcanzar la
santidad es indispensable ir mas alla: «No basta haberse entregado nna veg; como esclavos a Jesiis por medio de
Maria; tampoco basta hacerlo cada mes, cada semana |y, podemos anadir, cada dfa y varias veces al dfa), seria
una devocion demasiado pasajera y no elevaria el alma a la perfeccion a la que es capazg de elevarlay’.

Debemos ser conscientes de que no es facil penetrar bien en este espiritu: «No es 7uy difici/
inscribirse en una cofradia, ni siquiera abrazar esta devocion...; la gran dificultad esti en entrar en el espiritu de esta
devocidn, que es bacer que ¢l alma sea interiormente dependiente y esclava de la Santisima 1 irgen y de Jesiis por
medio de Ella»”.

Y lo que no es facil no suele ser realizado por la mayoria de las almas, o al menos solo de manera
imperfecta. La advertencia que sigue es un poco desalentadora: «He conocido a muchas personas que, con
admirable ardor, se han entregado a su santa esclavitud externamente; pero rara vex he encontrado a quienes hayan
adquirido su espiritu, y menos aiin a quienes hayan perseverado en é’.

Nos inclinamos a creer que, si Montfort viviera hoy, suavizarfa un poco la severidad de esta
afirmacioén. Hoy en dfa hay muchas almas que se toman en serio su vida mariana y se aplican generosa
y constantemente a vivir en dependencia habitual de la Santisima Virgen.

En cualquier caso, no debemos dejarnos confundir en absoluto por esta constatacion de nuestro
Padre. Los santos son raros, incluso muy raros; sin embargo, esto no es motivo para dejar de
tender a la perfeccion. Si hay pocas almas que dan a nuestra divina Madre todo lo que le corresponde,
esto es una razén mas para intentar hacerlo nosotros con la gracia de Dios y la ayuda de la Virgen Maria,
aunque solo sea para compensarla por tantas carencias.

Por la gloria de la Santisima Virgen, por amor a nuestro unico Jesus, por la glorificacion y la
alegria de nuestra amadisima Madre, intentaremos aplicarnos a partir de hoy, con serenidad pero con
valentia, con perseverancia y tenacidad, a la practica interior de la santa esclavitud del amor.

Debemos desearlo, amarlo intensamente y estar dispuestos a «resistim» diez, veinte y cincuenta
aflos si es necesario, hasta la muerte, a pesar de todas las decepciones y contradicciones, tanto internas
como externas.

Es cierto que nuestra triste experiencia nos ha hecho profundamente conscientes de nuestra
debilidad e inconstancia.

Pero si se lo pedimos al Sefior con humildad y confianza, El mismo «realizari en nosotros el querer
y el hacery’.

Cada dfa pediremos —y esta suplica sera escuchada— la practica humilde, ardiente y constante
de la perfecta devocion a la Virgen Marfa. Esta es una gracia exclusiva, en cierto sentido la gracia de las
gracias, porque conduce a las demas y las contiene todas como origen y semilla: «Todos los bienes me han
sido dados junto con Ellay’.

*

Estas practicas interiores de perfecta ternura hacia la Virgen Maria, tal y como las propone San
Luis Marfa de Montfort, son de una riqueza y profundidad maravillosas. Abarcan todo el campo de
trabajo de la santidad. Son como la «marianizacién» de todos los aspectos de la vida espiritual.
Constituyen la Mediacién universal de Marfa reconocida y aplicada en la practica, no solo en el orden
de la oracién y la intercesion, sino en todo el orden de las relaciones de nuestra alma con Jesus, con
Dios. Quizas en ningin otro lugar, salvo bajo la influencia reconocida o inconsciente de

3 Secreto de Maria, n.° 44.

4 Ib.

3 1b.

SFil. 2 13.

7 Sab. 711.
VozCatolica.com

2



Consagracion a la Virgen Maria - Episodio 25 / Marianizar la vida espiritual

Montfort, se encuentre esta riqueza sobreabundante de elementos practicos de devocion
mariana. Ya se trate de la dependencia y la conformidad de nuestra voluntad con la de Dios, ya sea de
la imitacién o la unién, ya sea de la confianza y el abandono, ya sea de la orientacion de toda nuestra
vida hacia Dios, nuestro Fin supremo: todas estas actitudes del alma, cada una de las cuales
considerada individualmente puede conducir a la perfeccion, las encontramos conjugadas en estas
practicas interiores.

Y sin embargo, a pesar de su amplitud y admirable profundidad, esta espiritualidad mariana es
accesible al simple fiel, quizas mas accesible a la gente sencilla que a los demas, porque en definitiva no
es mas que la vida de amor y el camino de la infancia, vividos en unién con la Virgen Marfa. El amor
hace dependiente, busca la semejanza y la unién con el amado, y no vive mas que para él o ella: y estas
son precisamente las cuatro practicas interiores de la perfecta devocion a Nuestra Sefora.

Un hijo obedece a su madre, confia en ella, la mira sin cesar para imitarla, vive gustosamente a
su lado y le lleva todos sus pequefios tesoros: estos son mas o menos los deberes hacia Marfa que el
Padre de Montfort asigna a los predestinados; y las practicas internas no son mas que la prolongacion
y el perfeccionamiento de estos deberes hasta los estados misticos mas elevados.

Lo que ha incomodado a un cierto nimero de almas ante estas practicas interiores es
que, a primera vista, parecen un poco incomprensibles y complicadas. Es solo una apariencia.
Nos atrevemos a esperar que, tras las explicaciones que vendran, no quede nada o poco de esta
oscuridad y complicacion.

PRIMERA PRACTICA INTERIOR: POR MEDIO DE MARIA

1. Todo por medio de Maria: actuar segin el espiritu de Maria.

[258] Hay que realizar las acciones por medio de Marfa. Es decir, hay que obedecer en cada
accion y dejarse mover en cada accion por su espiritu, que es el Espiritu Santo de Dios. «Todos
los que son guiados por el Espiritu de Dios son hijos de Dios»38; los que son guiados por el
espiritu de Marfa son hijos de Maria y, por consiguiente, hijos de Dios, como hemos
demostrado. Entre los muchos devotos de Marfa, solo los que se dejan guiar por su espiritu son
verdaderos y fieles devotos.

He dicho que el espiritu de Maria es el Espiritu de Dios. Ella, de hecho, nunca se dejo llevar por
su propio espiritu, sino siempre por el Espiritu de Dios, que se aduefié tanto de ella que se
convirti6 en el espiritu mismo de Marfa. Por eso, san Ambrosio dice: «Que el alma de Maria esté
en cada uno para glorificar al Sefior; que el espiritu de Marfa esté en cada uno para exultar en
Dios».

«Obediente hasta la muerte» (Hupperts)
Como deciamos, la espiritualidad mariana de San Luis Maria de Montfort es maravillosamente
rica y verdaderamente completa.

Significa, ni mas ni menos, la «marianizacién» de toda la vida cristiana en todas sus formas y
bajo todos sus aspectos, para adaptarnos perfectamente al plan divino, que es mariano en todas sus
partes y en todos sus detalles. Significa también, en la practica, reconocer a Marfa como Mediadora en
todas las relaciones de nuestra alma con Dios.

Uno de los aspectos mas importantes de la vida espiritual es la dependencia absoluta y
radical de Dios, la sumision total e incesante de nuestra voluntad a la voluntad divina. Se nos
dice que la perfeccion consiste en la conformidad de nuestra voluntad con la de Dios. Es la pura
verdad, aunque la santidad puede enfocarse y presentarse bajo otros aspectos.

Es facil comprender que la dependencia absoluta e incesante de Dios es uno de los deberes
esenciales de nuestra vida, un deber que esté tan en la naturaleza de las cosas que Dios mismo no podtia
dispensarnos de ¢élL.

VozCatolica.com


http://digilander.iol.it/MariaMariaMaria/HOME%20PAGE-Maria%20Maria%20Maria/monfort2.htm#FNT37

Consagracion a la Virgen Maria - Episodio 25 / Marianizar la vida espiritual

1Y qué admirable ejemplo de esta sumision absoluta encontramos en nuestro amado Maestro!

San Pablo resumi6 verdaderamente toda la vida de Jesus al escribir que «se higo obediente hasta la
mterte, y miuerte de fmz»x.

Pero es Jestis mismo quien nos proclama su amor por la voluntad de su Padre. Debemos estar
profundamente agradecidos a San Juan por habernos conservado estas preciosas palabras en su
Evangelio.

Y, en primer lugar, ante la voluntad de su Padre, Jesus elimina, tanto en el pensamiento como
en la practica, su propia voluntad humana. «He bajado del cielo», dice, «no para hacer mi voluntad, sino la
voluntad de Aquel que me ha enviado»’. Es el programa de su vida, y a este programa permanecera inmutable
y escrupulosamente fiel. Y cuando su naturaleza humana se asuste y vacile ante los horribles
sufrimientos con los que le perseguiran, exclamara:

«Padre miv, si es posible, aparta de mi este clizy; pero inmediatamente aflade con firmeza: «Pero no se haga mi
voluntad, sino la tnya»'".

Jesus vive de esta dependencia: es su alimento y su bebida. «M7 alimento es hacer la voluntad del que
me ha enviado y llevar a cabo su obra»'.

¢Podriamos meditar lo suficiente estas palabras, nosotros que queremos tender a la perfecta
sumision del amor? Es mas, Jesus exige esta misma dependencia, esta obediencia absoluta, a sus
discipulos, la exige a todos nosotros. Porque «o todo el gue me dice: Sesior, Serior, entrard en el reino de los cielos,
sino el que hace la voluntad de mi Padre que esta en los cielos’ ™.

Ciertamente, amar a Dios es el primero y el mayor de todos los mandamientos, pero El mismo
indica como se debe entender y practicar este mandamiento: a través de la obediencia y la dependencia.
«E que escucha mis mandamientos y los guarda, ese me ama... Si alguno me ama, guardard mi palabra... EI que no me
ama, no gnarda mis palabras»”.

*

Nunca podremos recordar lo suficiente estas importantes palabras, ni grabarlas en nuestro
espiritu y en nuestro corazoén de la manera mas profunda como serfa necesario.

Pero nosotros, hijos y esclavos de Nuestra Sefiora, no olvidemos un aspecto muy importante,
el aspecto mariano, de la dependencia de Jesus.

Esta dependencia misma, y el aspecto mariano de esta dependencia, estan encerrados en una
frase muy breve que nos descubre y nos revela todo un mundo divino: «I/%via sometido a ellos» °. Fuera
del relato de la Presentacion del Nifio Jesus en el Templo, esto es todo, absolutamente todo lo que se
nos ha transmitido de la vida oculta de Jesus.

Nuestro Padre estaba impresionado por este adorable misterio de la obediencia de Jesus; vuelve
a ¢l con frecuencia y se apoya en este modelo divino para exhortarnos a una vida de dependencia de la
Santisima Virgen. «Este buen Sesior no considerd indigno de si mismo encerrarse en el seno de la Santisima 1 irgen,
como un prisionero y un esclavo del amor, y estar sometido y obediente a ella durante treinta aios. Aqui es, repito,
donde el espiritu humano se pietrde cuando reflexiona setiamente sobre este comportamiento
de Ia Sabiduztia encarnada... El, Sabiduria infinita, que tenia un deseo inmenso de glorificar a Dios su Padre y de
salvar a los hombres, no encontrd manera mas perfecta y mds breve de hacerlo que someterse en todo a la Santisima V irgen,
no solo durante los primeros ocho, diez 0 quince arios de su vida, como los demds ninios, sino durante treinta asnos; y dio

8 Fil. 28,

% Jn. 63s.

10 Mt. 26 39.

" Jn. 530.

12 Mt. 721

13 Jn. 142224,
VozCatolica.com

2



Consagracion a la Virgen Maria - Episodio 25 / Marianizar la vida espiritual

mas gloria a Dios su Padre, durante todo este tiempo de sumision_y dependencia de la Santisima 1 irgen, que la que le
habria dado empleando esos treinta arios en hacer prodigios, en predicar por toda la tierra, en convertir a todos los hombres;
de lo contrario, lo habria hechoy.

Y Montfort saca de estas consideraciones las siguientes conclusiones, que se imponen con
claridad:

«jOh! {Oh! {Cuanto se glorifica a Dios sometiéndonos a Maria siguiendo el ejemplo de Jesus!
Teniendo ante nuestros ojos un ejemplo tan visible y tan conocido en todo el mundo, ¢;somos tan
necios como para creer que podemos encontrar un medio mas perfecto y mas facil para glorificar a
Dios que el de someternos a Marfa, siguiendo el ejemplo de su Hijo?»'.

Esta dependencia es la que nos pide el gran apostol de la Virgen en la primera practica interior,
de la que hablaremos: «Hay que hacer cada accion por Maria, es decir, que las acciones obedezcan en todo a la
Santisima Virgen y que estén reguladas en todo por su espiritu»”.

Y el tercer deber de los elegidos por la Santisima Virgen se describe en los siguientes términos:

«Son sumisos y obedientes a la Santisima Virgen, en calidad de su buena Madre, siguiendo el ejemplo
de Jesucristo, que, de los treinta y tres aflos que vivio en la tierra, empleo treinta en glorificar a Dios
su Padre mediante una sumision perfecta y total a su santa Madre»'®

De este modo, segun la exhortacion de San Pablo, adoptaremos los sentimientos y
disposiciones de Cristo Jests'”. Fl se hizo obediente a su Padre; pero, en lo que respecta a sus actos
externos y humanos, durante la mayor parte de su vida manifest6 esta obediencia al Padre en la persona
de su Santisima Madre. Y puesto que también nosotros, aunque de manera diferente, hemos aceptado
libremente la condicién de esclavos del amor, queremos humillarnos y hacernos obedientes a Dios y a
Marfa hasta el maximo posible y hasta la muerte; a Dios, si, pero en y por Marfa.

*

Porque la amamos, |y la dependencia esta tan en la linea del amor! A aquellos a quienes
realmente amamos, en la misma medida en que los amamos, no sabriamos negarles nada. El amor crea
el derecho a la dependencia donde no existe por otras razones. Por eso, en si mismo, nuestro amor
verdadero, profundo, tierno y respetuoso por nuestra divina Madre hace de la dependencia total un
deber para nosotros. Y, por otra parte, asi es como Jesus entendi6 el amor y nos lo impuso: «E/ que acoge
mis mandamientos y los observa, ese me ama... 1 osotros sois mis amigos, si hacéis lo que yo os mando* .

Por lo tanto, esta actitud de total dependencia y absoluta obediencia a nuestra amada Madre y
Soberana esta perfectamente justificada, y es en cierto modo obligatoria para nosotros, hijos y esclavos
de la Virgen Maria.

*

Hemos conocido a personas que han encontrado en esta practica una orientacioén precisa para
su vida y un medio decisivo de santificacién; personas que, sin cesar, por asi decirlo, dirigfan a Nuestra
Sefiora esta pregunta: Madre, ;qué quieres que haga?

Hagamosle también nosotros esta pregunta a menudo; escuchemos con sencillez y lealtad su
respuesta y, sobre todo, intentemos ponerla en practica con fidelidad y valentia. Esta practica producira
cambios increibles en nuestra vida.

4 Lec. 251
15 Verdadera Devocion, n° 139. Ver también el n° 18. — Estos textos no solo deben leerse, sino también meditarse.
16 Verdadera Devocion, n.° 258.
17 Verdadera Devocion, n.° 198.
18 Jn 14,215 15, 14.
VozCatolica.com

2



Consagracion a la Virgen Maria - Episodio 25 / Marianizar la vida espiritual

Sin embargo, dado que hay que evitar cuidadosamente cualquier malentendido sobre este punto,
debemos estudiar en varios capitulos las diferentes formas en que la Santisima Virgen nos dara su
respuesta.

Asf es como SLM propone poner en practica esta actitud de dependencia y obediencia:

[259] Para que el alma se deje guiar verdaderamente por este espiritu de Maria, debe hacer lo

siguiente.
1) Antes de la accion —por ejemplo, antes de la meditacion, de la celebracion o de la escucha
de la Santa Misa, antes de la comunién...— hay que renunciar al espiritu propio, a la propia

manera de ver y de querer. De hecho, las tinieblas de nuestro espiritu y la malicia de nuestro
querer y obrar, por muy buenos que nos parezcan, si se les sigue, suponen un obstaculo para el
santo espiritu de Marfa.

2) Hay que entregarse al espiritu de Marfa, para ser movidos y guiados segun su voluntad. Hay
que ponerse décilmente en sus manos virginales, como un instrumento en las manos del obrero,
como un laid en las manos de un habil intérprete. Hay que perderse y abandonarse en ella,
como una piedra que se arroja al mar. Esto se hace simplemente y en un instante con una sola
mirada del espiritu y un ligero movimiento de la voluntad, o incluso con una breve frase, por
cjemplo: «Renuncio a mi mismo y me entrego a ti, mi querlda Madre». Aunque no se sienta
ninguna dulzura sensible en ese acto de unidn, sigue siendo verdadero, al igual que sigue siendo
verdadero que pertenecetia al demonio algmen que dijera —iDios no To quieral— «me entrego
al demonio» con la misma sinceridad, aunque no sintiera ningiin cambio sensible.

3) De vez en cuando, durante y después de las acciones, hay que renovar el mismo acto de
ofrenda y uniéon. Cuanto mas frecuentemente se haga esto, mas pronto se alcanzara la santidad
y la unién con Cristo. Esta union sigue necesariamente a la unién con Maria, porque el espiritu
de Maria es el espiritu de Jesus.

2. Todo con Maria: actuar imitando a Maria.
[260] Hay que realizar las propias acciones con Maria. Es decir, hay que actuar mirando a Maria
como el modelo perfecto de toda virtud y santidad41, modelada por el Espiritu Santo42 en una
simple criatura, para que la imitemos segun nuestras pobres capacidades43. Por lo tanto, en cada
accion debemos preguntarnos como la habria realizado o la realizarfa Marfa si estuviera en
nuestro lugar. Para ello, debemos estudiar y meditar todas las grandes virtudes que ella ejercié a
lo largo de su vida. En particular:

1. La fe viva con la que crey6 sin dudar en la palabra del angel. Y crey6 fiel y constantemente hasta los
pies de la cruz en el Calvario.
lugar.

3. La pureza totalmente divina, que no tuvo ni tendra jamas igual en la tierra.

Lo repito una vez mas. Recuerden que Maria es el gran y tinico molde de Dios, capaz de modelar
imagenes vivientes de Dios, con poco esfuerzo y en poco tiempo. Quien encuentra este molde
y se lanza a €I, pronto se transforma en Jesucristo, a quien este molde representa de forma
natural.

3. Todo en Maria: actuar intimamente unidos 2 Maria.
[261] Hay que realizar nuestras acciones en Matfa.

iQué riquezas y qué glorial {Qué placer y qué felicidad poder entrar y permanecer en Marfa, donde el
Altisimo ha puesto el trono de su gloria supremal

[263] Por desgracia, qué dificil es para pecadores como nosotros tener el permiso, la capacldad y la luz
para entrar en un lugar tan elevado y santo, custodiado no por un querubin, como el antiguo paraiso
terrenal, sino por el mismo Espiritu Santo, que se ha convertido en su duefio absoluto. De Maria dice:
«Jardin cerrado eres, hermana mfa, esposa, jardin cerrado, fuente sellada»45. Maria es un jardin cerrado!
iMarfa es una fuente sellada! Los miserables hijos de Adan y Eva, expulsados del paraiso terrenal, solo
pueden entrar en este otro por una gracia especial del Espiritu Santo que deben merecer.

VozCatolica.com


http://digilander.iol.it/MariaMariaMaria/HOME%20PAGE-Maria%20Maria%20Maria/monfort2.htm#FNT40
http://digilander.iol.it/MariaMariaMaria/HOME%20PAGE-Maria%20Maria%20Maria/monfort2.htm#FNT41
http://digilander.iol.it/MariaMariaMaria/HOME%20PAGE-Maria%20Maria%20Maria/monfort2.htm#FNT42
http://digilander.iol.it/MariaMariaMaria/HOME%20PAGE-Maria%20Maria%20Maria/monfort2.htm#FNT44

Consagracion a la Virgen Maria - Episodio 25 / Marianizar la vida espiritual

Hupperts:

Después de todo este alboroto y este estruendo de combate, ocupémonos ahora, en

beneficiosa variedad,
de consideraciones mas tranquilas y también mas atractivas para muchas almas, consideraciones
que estan inmediata y directamente relacionadas con el amor de nuestra Madre, y tienen por
objeto una de las manifestaciones mas puras de este amor, es decir, la vida de unién con Ella,
que es lo que Montfort llama, en las practicas internas, trabajar y vivir «en Maria».

A los cristianos, especialmente a aquellos que desean dedicarse a una vida espiritual mas
perfecta, se les recomienda a menudo recordar la presencia de Dios y vivir en ella: «Camzina en mi
presencia y 5é perfecto», recomendaba el Sefior a Abraham'. Como si Dios quisiera decir: «Si
permaneces en mi presencia, seras perfecto». Y sabemos que la vida espiritual, en su estado mas
elevado, pero sin excluir a los demas, es ante todo una vida de unién muy profunda e intima
con Dios.

Nuestro Padre de Montfort, como recordabamos, «marianizé» todos los aspectos de la vida
cristiana. Y como no podia ser de otra manera, prest6 toda su atencion a este punto de vista de
la vida de unién como tal. Por eso nos ensefia a vivir en compafia y en presencia de nuestra
amada Madre, en unién con ella, una unién que, como nos asegura, conduce a una estrecha
unién con Cristo y con Dios. Porque cuando se leen atentamente los textos de San Luis Marfa
sobre este tema, no cabe duda de que lo que nos pide aqui es rezar, trabajar, sufrir y vivir en
unién espiritual con la Santisima Virgen. Y como esta unién no es ni exterior ni superficial,
hablaremos de una vida «en» Marfa, y no solo junto a Ella.

No nos hacemos ilusiones sobre la dificultad del tema que trataremos, el mas dificil
del que hemos hablado hasta ahora. L.a Autoridad suprema de la Iglesia, en la persona de
Benedicto XV, recomendaba a los Montfortianos «explicar con cuidado a los fieles» el
importantisimo libro de la «Verdadera Devociény», que nos dejé nuestro santo Fundador. La
dificultad de los textos que debemos comentar no es motivo para abstenernos. Al contrario. Es
solo una razén mas, tanto para ti que lees estas paginas como para mi que las escribo, para
dirigirnos con mayor intensidad a Nuestra Sefiora de la Sabidurfa, para que nos asista con sus
gracias e inspiraciones.

Recordemos, por otra parte, que si la ciencia filosofica y teolégica puede ser util para
comprender las cosas de Dios, el espiritu de oracion y recogimiento, y sobre todo la
sencillez y el espiritu de los nifios, lo son aun mas: «Ie bendigo, Padre, Seiior del cielo y de la
tierra, porque has ocultado estas cosas a los sabios e inteligentes y las has revelado a los pequerios. S7, Padre,
porque asi lo has querido»”.

Notemos ain una vez mas: no es indispensable comprender para actuar. ;Cuantas
almas vivirian de la presencia de la Santisima Trinidad en si mismas, si para vivir de ella
tuvieran que esperar a penetrar este misterio? Conclusion: es indiscutiblemente util buscar
la explicacion doctrinal de la fascinante practica mariana de la que hablaremos. Pero para vivirla
fructiferamente, la comprension teoldgica no es indispensable. La practica en si, como veremos,
es sencilla y, en cierto sentido, esta al alcance de todas las almas de buena voluntad.

Para concluir este capitulo, ofrecemos los valiosos textos que comentaremos en los siguientes
articulos. Revisemos con respeto, humildad y espiritu de oracion.

Al flustrar la conducta reciproca de Rebeca y Jacob, que prefigura las relaciones de la Santisima
Virgen con sus hijos, Montfort esctibe: «Son sedentarios y viven en casa con su madre: es decir, aman la
vida retirada, viven de la vida interior, se dedican a la oracion, pero siguiendo el ejemplo y en compasiia de su
Madre, la Santisima 1 irgen, cuya gloria es interior y que durante toda su vida amd mucho

19 Génesis 17,1.

20 Mt. 11 25-26.
VozCatolica.com

2



Consagracion a la Virgen Maria - Episodio 25 / Marianizar la vida espiritual

la vida retirada y la oracion... Por muy grandes que sean los logros aparentes en la vida exterior, ellos valoran nncho mds
los que realizan en su interior, en su intimidad, en compania de la Santisima Virgen»”'.

Al tratar, en el mismo libro, la tercera practica interior de la vida mariana, San Luis Maria
parece referirse casi exclusivamente a la unién mistica, por tanto percibida y experimentada, con
la Santisima Virgen, de la que hablaremos mas adelante. No da ninguna explicaciéon. Después
de describir, en una magnifica pagina, las bellezas del verdadero Paraiso terrenal y las riquezas
del Tabernaculo de Dios, Matia exclama con entusiasmo:

«GOb, qué riguezas! jOh, qué glorial ;Qué placer! [Qué felicidad poder entrar y permanecer en Maria, en quien
el Altisimo ha puesto el trono de su suprema glorial». Y poco mas adelante: «Después de haber obtenido esta
gracia insigne por medio de la fidelidad, hay que permanecer en la hermosa interioridad de Maria con
complacencia, descansar en ella con confianza, esconderse en ella con seguridad y perderse en ella sin reservas»™.

En «El secreto de Marfa», Montfort parece mantenerse mas en la via ascética ordinaria y
escribe con un lenguaje mas accesible para un gran namero de almas: «Hay que hacer todo en Mariay
es decir, hay que acostumbrarse, poco a poco, a recogerse en uno mismo, para formar una pequena idea o imagen
espiritual de Maria. Ella serd para el alma el Oratorio donde poder hacer todas sus oraciones a Dios..., la Torre
de David donde ponerse a salvo de todos sus enemigos; la Lampara encendida para iluminar todo su interior e
inflamarlo de amor divino; el sagrado Taberndculo para ver a Dios con Ella; Maria, finalmente, serd para esta
alma su sinico Todo junto a Dios y su refugio universal. St rega, regard en Mariay si recibe a Jesiis en la Santa
Comunion, lo depositara en Maria para que se complazca en ella; si obra, también obrari en Maria, y en todas

partes y en todo hara actos de renuncia de si mismay»

Entre actuar y comprender hay una reaccion reciproca: al actuar podremos comprender mejor,
y al comprender mejor actuaremos con mas ardor y fidelidad.

1I

Presencia espiritual

Antes de llegar a la exposicion de este aspecto tan atractivo de la vida mariana, es de suma
importancia preguntarnos si y en qué sentido esta presencia de Marfa junto a nosotros y en
nosotros es una realidad, o si no es mas bien una piadosa imaginacién, mantenida para alimentar
nuestra piedad. Intentaremos responder a esta pregunta. Esta respuesta debe proporcionarnos
el fundamento doctrinal de la practica de la vida en presencia de Nuestra Sefiora.

Lo que debe excluirse aqui

Aqui debemos tener mucho cuidado con cualquier exageracion y con cualquier afirmacion
erronea o infundada. La vida mariana no necesita mentiras ni exageraciones. Solo la verdad
puede sernos util y santificarnos™.

Para ello, debemos determinar claramente, en primer lugar, de qué no se trata aqui.

Solo Dios esta realmente en todas partes debido a su Esencia, su Poder de accién y su Presencia
o mirada. Dios llena el universo con su Ser, que es infinito. Esta en todas partes por su Poder,
porque ninguna criatura puede realizar un acto, sea cual sea su naturaleza, ni la existencia de

21

22 La verdadera devocion, nn. 262 y 264.

23 E] secreto de Maria, n.° 47.

24 Estaremos atin mas en guardia contra la tendencia a minimizar la misién de la Santisima Virgen y, por lo tanto, a minimizar
también la importancia de la vida mariana; tendencia que se manifiesta claramente en ciertos medios supuestamente
cientificos y eruditos.

VozCatolica.com 9



Consagracion a la Virgen Maria - Episodio 25 / Marianizar la vida espiritual

ningun ser puede comenzar o continuar sin la influencia positiva y actual de la Divinidad. Y
también estd en todas partes porque todas las cosas, tanto las mas poderosas y formidables como
las mas humildes y minimas, estan al descubierto ante su mirada que, en el fondo, no es diferente
de su Ser, como tampoco lo es su Poder.

La Santisima Virgen, por el contrario, es una criatura. Por lo tanto, Ella es limitada y finita en su
ser, en sus potencias y en sus actos. En cuerpo y alma solo puede estar en un lugar a la vez,
normalmente en el cielo o en cualquier lugar donde desee presentarse con su luminosa corte de
angeles y bienaventurados.

Para Jests como hombre existe, aparte de lo que diremos mas adelante, una presencia sustancial
muy especial, la presencia eucaristica. Jests, como hombre, esta donde hay hostias
consagradas y vino consagrado, porque toda la sustancia del pan consagrado se convierte en la
sustancia inalterada del Cuerpo de Jesus, y toda la sustancia del vino consagrado se convierte en
la sustancia inalterada de la Sangre de Cristo, de modo que su Carne y su Sangre consagradas se
encuentran, con respecto a las especies del pan y del vino, en la misma relacién que el contenido
tiene con respecto al recipiente. Por lo tanto, su Cuerpo y su Sangre estan real y sustancialmente
presentes bajo las apariencias o, como se dice en filosofia, «los accidentes» del pan y del vino.
Parece evidente que con la Santisima Virgen no ocurre nada parecido y que la presencia
eucaristica es absoluta y exclusivamente propia de Cristo, su divino Hijo.

s Como concebir la presencia mariana?

¢Coémo podemos entonces concebir la presencia de la Santisima Virgen cerca de nosotros, y
en cierto sentido en nosotros, si es que aun se puede hablar de una presencia verdadera aqui?

Aqui debemos reflexionar con calma. Por lo general, solo pensamos en la presencia entre los
seres humanos, entre los seres humanos tal y como viven actualmente juntos en la tierra.
Debemos darnos cuenta de que, ademas de esto, existe una verdadera presencia
espiritual, mas real y mas fuerte que la presencia material, la presencia humana
ordinaria. Todo esto nos resultara mas claro y evidente si le dedicamos un poco de
reflexion.

En la situacion actual en la que vivimos en la Tierra, decimos que alguien esta cerca de
nosotros, en nuestra presencia, cuando se encuentra con nosotros en la misma porciéon, mas o
menos amplia, de espacio, en el mismo plano, en el mismo coche, en el mismo autobus, en el
mismo lugar. Notamos inmediatamente que esta presencia material no tiene valor para
nosotros, y no es realmente real, si la persona en cuestiéon no cae bajo la percepcion de
nuestros sentidos. Supongamos que me encuentro con un amigo en la misma prision, en dos
celdas contiguas, y que vivo a pocos metros de él, pero que, debido a un grueso muro que nos
separa, no hay ningin contacto entre ¢l y yo y no podemos vernos, ni hablarnos, ni
escucharnos... En este caso, no diremos que estamos uno al lado del otro, que vivimos en
presencia del otro.

Por el contrario, decimos que alguien esta cerca de nosotros o esta presente cuando esta bajo la
percepcion de nuestros sentidos, cuando podemos tocarlo, escucharlo o verlo. Acompafio a un
amigo o familiar a la estaciéon. Mientras pueda cogerle la mano o escuchar su voz, esta cerca de
mi. Incluso cuando el tren esta en marcha, mientras pueda verlo y saludarlo con la mano, la
separacion no es completa. Pero cuando su ultimo saludo se haya vuelto invisible, cuando el
tren haya hecho desaparecer su silueta de mi vista, ese familiar o ese amigo se habra ido: ya no
esta presente, sino ausente.

Y hay que sefialar que esta presencia corporal es tanto mas valiosa y real cuanto mas nitida e
inmediata es la percepcion por los sentidos. No nos produce el mismo efecto ver a nuestros
seres queridos a un kilémetro de distancia o escuchar su voz desde lejos, que tenerlos delante

VozCatolica.com 10



Consagracion a la Virgen Maria - Episodio 25 / Marianizar la vida espiritual

de nuestros ojos y disfrutar inmediatamente de su conversacion.

Sigamos reflexionando. Hay presencia real cuando alguien esta bajo la percepcion de nuestros
sentidos, que son 6rganos materiales de conocimiento, los medios corporales para conocer
y percibir las cosas. Por lo tanto, salta a la vista que podriamos hablar de presencia espiritual
entre dos seres, cuando estos dos seres estan bajo el alcance reciproco de sus facultades de
conocimiento espiritual, cuando estos dos seres pueden «verse» espiritualmente, percibirse,
cuando pueden contemplar y seguir reciprocamente su actividad, incluso interior, lo que seria,
evidentemente, algo mucho mas valioso que verse, escucharse o tocarse con los sentidos, los
0jos, los oidos o las manos.

Y si seguimos con nuestras reflexiones, nos quedara claro que este tipo de presencia espiritual
verdadera debe existir. De lo contrario, scomo podrian los angeles estar cerca unos de otros y
disfrutar de su presencia mutua? No pueden estar cerca unos de otros por el contacto con las
mismas dimensiones del espacio, ya que, al no tener cuerpo, no pueden encontrarse en este o
aquel lugar como nosotros. No pueden verse, escucharse ni tocarse, ya que, pasivamente, no
tienen un cuerpo que pueda ser visto, escuchado o sentido, y no tienen activamente el sentido
visual, auditivo o tactil para realizar estas percepciones: no tienen ojos para ver, ni oidos para
escuchar, ni manos para palpar.

¢Y cémo pueden las almas de los difuntos, hasta que se retinan con sus cuerpos, estar presentes
unas para otras, ya que carecen de toda presencia material o corporal, de toda percepcién y
contacto por medio de los sentidos? Por lo tanto, debe haber una presencia puramente espiritual
que supere la presencia material tanto como el espiritu se eleva por encima del cuerpo.

Esta presencia espiritual consistira en que dos seres, de manera espiritual, se
conozcan, se vean, contemplen mutuamente sus actos, incluso los interiores, se
manifiesten y se revelen mutuamente sus acciones y su vida intima. Consistira también
en el hecho de que estos seres actien unos sobre otros y se influyan mutuamente. Esta
presencia espiritual no puede darse perfectamente entre los seres humanos que viven
en este mundo, porque en esta vida todo conocimiento y toda percepcion, como en general
toda influencia, esta subordinada en cierta medida a funciones sensibles y corporales, y no existe
para nosotros una percepcion espiritual directa de las realidades suprasensibles. En esta vida,
toda visién y conocimiento, y toda comunicacion con los demas, solo puede realizarse con la
ayuda de los sentidos externos o internos, y por lo tanto no puede ejercerse a cierta distancia.
Después de nuestra muerte, incluso después de la resurreccion de nuestros cuerpos, este tipo de
presencia y union espiritual con los angeles y con los demas bienaventurados sera posible y real.
Pero con la santa Humanidad de Jesus y también con nuestra divina Madre, esta unién
espiritual real puede ser vivida y realizada, en cierta medida, ya desde esta tierra. Jesus
nos invita a buscar y practicar esta unién con El: «Permaneced en mi, y yo en
vosotros»®.

En el préximo capitulo trataremos de explicar como y en qué medida se pueden realizar en
este mundo esta presencia y unién reciprocas con la Santisima Virgen.

111

La Santisima Virgen nos ve y nos sigue

En la Santisima Virgen se realizan estas dos modalidades con respecto a nosotros.
1° En primer lugar, Ella esta cerca de nosotros y, en cierto sentido, dentro de nosotros, porque
nos ve y nos considera de manera muy clara y continua en Dios.
No podemos dudarlo: la Santisima Virgen nos ve realmente, no con los ojos del cuerpo,
sino con la mirada del alma. Ve todo lo que sucede en nosotros y a nuestro alrededor.

25 Jn. 15,4

VozCatolica.com 11

2



Consagracion a la Virgen Maria - Episodio 25 / Marianizar la vida espiritual

No se le escapa ninguin gesto, ninguna palabra, ninguna mirada, ningiin pensamiento,
ninguna emocion, ningin acto de nuestra voluntad. Por lo tanto, ve no solo lo que es
perceptible por los sentidos o lo que se puede deducir de esta percepcion, sino también lo que
esta directamente al alcance de su alma, humanamente hablando, y esto sin duda ya es mucho.

2° Pero nuestra divina Madre ve todo lo que ocurre en nosotros y a nuestro alrededor, porque
contempla a la Divinidad cara a cara, y en la Naturaleza divina conoce todo lo que puede
interesarle; pues no debemos olvidar que la Divinidad no es solo el Ser infinito, sino también la
Idea viva, la Imagen sustancial, el Pensamiento infinitamente perfecto, en el que Dios y aquellos
a quienes Fl llama a su gloria conocen a todos los demés seres mucho mas clara y perfectamente
que si los consideraran en si mismos. Por eso Maria ve clara y continuamente en el Ser divino
todo lo que desea conocer, todo lo que le interesa, sobre todo todo lo que debe saber como
Madre de Dios, como Socia universal de Cristo, como Reina del Reino de Dios, y mas ain todo
lo que Ella debe conocer para cumplir su sublime misién de Corredentora y Madre de los
hombres, de Mediadora universal de la gracia y Santificadora de las almas, de Adversaria personal
de Satanas y General de los ejércitos de Dios, que incesantemente debe conducir a la batalla y a
la victoria.

A veces se ha pensado que era posible, y necesario, dudar de esta omnisciencia de la Santa
Virgen con respecto a todo lo que nos concierne. «Crefa que solo Dios conocia los pensamientos
y sentimientos secretos de los hombres», hemos oido decir mas de una vez. Si, es cierto, solo
Dios por si mismo, pero fuera de ¢l también todos aquellos a quienes quiere conceder
esta vision y este conocimiento, es decir, aquellos a quienes es necesario o conveniente
penetrar en la vida intima de los hombres, entre los que sin duda contamos a la santa
Humanidad de Jesus y a su divina Madre.

Los bienaventurados del cielo ven en Dios todo lo que les inspira un interés
particular. No ven cada hoja que tiembla, cada flor que se abre, cada animal que se
mueve sobre la tierra, porque todo eso no les puede dar una alegria especial, ni ser util
para la misién que les queda por cumplir. Pero los santos ven en Dios todo lo que es
necesario o util saber para ayudar a quienes les rezan. Nuestros difuntos queridos, si ya han
entrado en la gloria, ven en la Naturaleza divina todo lo que nos sucede, porque nuestro destino,
nuestra conducta y nuestra felicidad son de gran interés para ellos. Y segun este principio de la
Teologia, es evidente que la santisima Madre de Jesus ve todo lo que sucede en nosotros, y
también lo que sucede a nuestro alrededor, en lo que nos concierne.

Ella es nuestra madre. Una madre con una maternidad mil veces mas real y preciosa
que la maternidad ordinaria. Y por eso quiere saberlo todo de sus hijos y todo lo que les
sucede: tristezas y alegrias, luchas y tentaciones, fracasos y progresos, prosperidades y
tribulaciones. Ademas, ella debe saber todo esto. Como nuestra Madre espiritual, debe
cuidar nuestra vida sobrenatural, defenderla, mantenerla, desarrollarla y llevarla a su plenitud.
Ahora bien, no podria cumplir esta mision si no supiera todo lo que concierne a esta vida, todo
lo que, de una u otra manera, puede influir en ella; es decir, practicamente todo lo que nos
sucede.

Ella es nuestra Abogada, nuestra Mediadora y la Distribuidora de todas las gracias. Es
obvio que para cumplir con esta tarea que Dios le ha confiado, es necesario que ella conozca
todas nuestras necesidades en todo momento, nuestras disposiciones, nuestras dificultades y
tentaciones, nuestros pensamientos y sentimientos, en una palabra, todo lo que hay en nosotros
y nos pertenece, para que pueda darnos a su debido tiempo las gracias y las ayudas que
necesitamos.

Y es Reina, Reina de los hombres, Reina sobre todo de lo que es interior, espiritual y
sobrenatural en el hombre, Reina de las almas, Reina de los corazones. Y no hay duda de que es
sumamente conveniente para una reina, sobre todo para esta reina, saber todo lo que sucede en
su reino.

Asi, la Virgen me ve claramente y sin cesar, a mi y todo lo que pienso y hago. Y precisamente

VozCatolica.com 12



Consagracion a la Virgen Maria - Episodio 25 / Marianizar la vida espiritual

por eso esta espiritual y realmente a mi lado, y en cierto sentido dentro de mi, ya que su mirada
penetra en lo mas profundo de mi ser, en mi inteligencia, en mi voluntad y en la esencia misma
de mi alma. Y cuando pienso en Ella, cuando la miro y fijo los ojos de mi alma en Ella, el circulo
se cierra, se establece el contacto, y entonces estoy cerca de Ella y Ella esta cerca de mi. Y si
pienso habitualmente en Ella, y la miro habitualmente, y vivo habitualmente con Ella, estoy
habitualmente en la

Su presencia, vivo habitualmente unido a Ellal ge puede decir entonces que Ella esta siempre
a mi lado y yo a su lado.

*

Pero aqui no hay que hacerse ilusiones.

Por nuestra parte, esta presencia, esta «convivencia», deja necesariamente mucho que desear:
jseguimos «ez caminoy, en la tierra, y no en el cielo!

1° No vemos directa e inmediatamente a la Sant{sima Virgen, como Ella nos contempla. La
vemos o pensamos en Ella en la imagen especular de la fe. Una imagen, en un espejo, no siempre
es muy fiel. Pero aunque lo fuera, siempre es indirecta y, por lo tanto, imperfecta.

2° En segundo lugar, no puedo pensar en ella y mirarla continuamente y sin descanso, mientras
que ella esta unida a m{ sin interrupcion. Esto es imposible incluso para los santos mas grandes,
salvo en caso de una intervencion especial de Dios.

3° En tercer lugar, mi visiéon de la Madre de Jesus, por desgracia, siempre sera superficial, un
poco vaga, sin suficiente claridad y profundidad. Ella me penetra profundamente, mientras que
yo solo la veo de forma defectuosa. No puedo penetrar en las profundidades de luz, amor y vida
que el Sefior ha excavado en Ella, su obra maestra. {Cémo todo esto debe hacernos suspirar por
el cielo, donde podremos leer sin fin en el alma santa, radiante y totalmente divinizada de nuestra
Madre, y permanecer asi fijos en un éxtasis de amor!

Pero a pesar de todas las imperfecciones que acabamos de senalar, no es menos cierto que
siguen dandose todas las condiciones indispensables para poder hablar de una verdadera
presencia espiritual de la Santa Virgen cerca de nosotros y en nosotros, y de una unioén
irrefutable. Nos corresponde a nosotros reforzar e intensificar constantemente esta unién con
una mirada frecuente del alma y con una intima relacion de amor.

[264] Después de haber obtenido con la propia fidelidad esta gracia excepcional, hay que habitar en el
hermoso interior de Marfa con complacencia, descansar en él en paz, apoyarse con confianza,
esconderse con seguridad y perderse sin reservas. Asi, en este seno virginal, el alma:

1) sera alimentada con la leche de su gracia y de su misericordia maternal;
2) encontrara liberacion de las inquietudes, los temores y los escrupulos;

3) permanecera a salvo de todo enemigo: del demonio, del mundo y del pecado, a los que nunca se les
ha permitido entrar. Por eso ella dice: «Quien hace mis obras no pecara».

Esto significa que quien permanece espiritualmente en la Santa Virgen no cometera pecado grave.

4) sera formada en Jesucristo y Jesucristo sera formado en ella, porque el seno de Maria —adverten los
Padres— es la sala de los misterios divinos, en la que fueron formados Cristo y todos los elegidos: «Uno
y otro nacieron en ellay.

4. Todo por Maria: actuar al servicio de Maria.
[265] Por ultimo, hay que realizar todas las acciones por Matfa.

De hecho, quien se ha dedicado completamente a su servicio, es justo que lo haga todo por ella como
lo harfa un criado, un siervo y un esclavo.

Esto no significa que Marfa sea considerada como el fin tltimo de nuestro servicio. Este fin ultimo es
solo Jesucristo. En cambio, se toma a Marfa como fin préximo, ambiente misterioso y medio facil para
encontrarlo.

VozCatolica.com 13



Consagracion a la Virgen Maria - Episodio 25 / Marianizar la vida espiritual

Como buen siervo y esclavo, no hay que permanecer ocioso. Por el contrario, con su proteccion, hay
que emprender y realizar grandes cosas por esta augusta soberana. Hay que defender sus privilegios
cuando son cuestionados, defender su gloria cuando es denigrada, atraer a todos, en la medida de lo
posible.

- a su servicio y a esta verdadera y sélida devocion. Hay que hablar y clamar contra aquellos que
abusan de su devocidn para ultrajar a su Hijo y, al mismo tiempo, hay que establecer esta
verdadera devocion. Como recompensa por estos pequefios servicios, no hay que pretender otra cosa
que el honor de pertenecer a una princesa tan amable y la felicidad de estar unidos por ella a Jesus, su
Hijo, con un vinculo indisoluble en el tiempo y en la eternidad.

iGloria a Jesus en Marfa! {Gloria a Marfa en Jesus! jGloria solo a Dios!

En el capitulo anterior hemos visto que San Luis Maria de Montfort también introduce a la
Virgen Marfa entre los fines de nuestra vida, y nos pide que hagamos todo por Ella como fin
mas inmediato y por la gloria de Dios como fin supremo. Nada nos impide perseguir
simultineamente este doble fin. Vivir para la glorificacién de la Santisima Virgen y para sus
intenciones nos hara obtener de manera perfecta la mayor gloria de Dios.

1 Recordemos que el famoso y santo abad Jean-Baptiste Chautard practicaba fielmente este
encuentro de la mirada (espiritual) con la Virgen Maria.

A algunas personas este aspecto de la vida mariana les puede parecer inusual e injustificado. Por
eso responderemos a la siguiente pregunta: ;Por qué motivos puedo o debo, en cierta medida,
tomar a Marfa como fin subordinado de mi vida y realizar todas mis acciones por ella?

Nuestro anor por ella

En primer lugar, vivir, trabajar, rezar, sufrir, luchar y morir por la Virgen Maria es algo

totalmente normal cuando se la ama con un gran amor; y todos nosotros queremos tender hacia
el amor mas puro y elevado hacia la Santisima Virgen Marfa.
Pero el amor, ademas de la unién con el ser amado, ¢no siente la necesidad imperiosa, como un
sueflo acariciado sin cesar, de hacer todo por aquel o aquella que es objeto de este afector
Ciertamente, para el amor humano ordinario, este sueflo es en gran parte irrealizable y
quimérico. ¢Qué ventaja puede encontrar un hombre, en el plano natural, en el hecho de que
otra persona oriente hacia él toda su actividad externa e interna, salvo que este trabajo satisfaga
las necesidades de sus seres queridos? Pero es evidente que, a pesar de ello, la necesidad de vivir
para el amado es uno de los instintos mas profundos y, al mismo tiempo, mas elevados del amor.
Y lo que en parte es solo un suefio irrealizable para el amor humano, se convierte en una realidad
pura y preciosa en nuestro amor por Dios y por la Santfsima Virgen. Es ya en si mismo una
glorificacion para Ella que, en todas mis acciones, la tenga ante mis ojos como fin subordinado
de mi vida. A esto hay que afladir que cada accion realizada en estado de gracia, o incluso solo
bajo el impulso de la gracia actual, aumenta realmente la gloria de la Virgen y enriquece la alegtia
accidental de su alma. Porque esta accion se realiza bajo la influencia de la gracia, que después
de Dios y Jesus siempre viene de Marfa. Cada buena accion es una alegria para la Madre de Jesus
y la Madre de las almas; cada acto virtuoso es un fruto de su Corredentora, un efecto de su
Mediacion de gracia; significa una victoria, por pequefia que sea, de la Adversaria personal de
Satanas, y forma parte, en definitiva, de su triunfo final y total contra el gran Enemigo de Dios
y de las almas. Por lo tanto, no es en absoluto irrazonable «e/ beneficio de la gloria» de Marfa, como
aconseja Montfort: porque este fin se alcanza y se realiza realmente.

VozCatolica.com 14



Consagracion a la Virgen Maria - Episodio 25 / Marianizar la vida espiritual

Los derechos de la Santisima Virgen

Ademas, nos parece indiscutible que la Santisima Virgen tiene algunos derechos que
hacer valer aqui, y que por mas de una razén es muy conveniente realizar nuestras acciones para
su honor y gloria.

Se termina como se empieza. Lo que construimos y producimos es nuestro y para nosotros. Un
obrero puede disponer a su antojo, por derecho natural, del fruto de su trabajo. Dios es el fin
ultimo y supremo de cada ser y de cada operacion, porque es también su primer Principio y su
Causa suprema. Ahora bien, la Santisima Virgen es principio y causa, ciertamente subordinada
pero real, de todo lo que hacemos en estado de gracia, y también de todo lo que realizamos bajo
la inspiracién y con la ayuda de la gracia, porque Ella es la Mediadora y Distribuidora de todas
las gracias. Por lo tanto, es justo que todas nuestras acciones sobrenaturales —y es sobrenatural
todo lo que hacemos en estado de gracia, y también, en cierto sentido, todo lo que hacemos al
menos bajo el impulso de la gracia actual— estén destinadas y realizadas para su glorificacion.

En un famoso texto, San Pablo establece el siguiente orden de pertenencia y, por lo tanto, de

tinalidad: «Todo es vuestro; y vosotros sois de Cristo; y Cristo es de Dios» 1. Sin duda, podemos insertar
aqui el nombre de la Santisima Virgen, que como nueva Eva es inseparable de su Hijo y Esposo
divino, y completar asi esta gran sentencia: «T'odo es vuestro y para vosotros; y vosotros sois de
Cristo y de Maria, y también para ellos; y Cristo y Marfa son de Dios y para Dios». Con muchos
teblogos y santos podemos creer que todo el universo y todos los seres espirituales y materiales,
dotados o no de razén, han sido creados y mantenidos con vida para la gloria de Cristo, pero
también para la gloria de Maria; que, por lo tanto, la Santisima Virgen es, después de Cristo, el
fin de toda la creacion, incluidos los hombres y los angeles. Conviene que aceptemos,
respetemos y realicemos en la practica, en la medida en que depende de nosotros, este orden
establecido por Dios, y que, por lo tanto, empleemos toda nuestra vida y realicemos todas
nuestras acciones para la gloria de Dios como fin ultimo, y para glorificar a Marfa como fin
secundario y medio perfecto para contribuir al supremo honor de Dios.

E/ deber del esclavo del amor

En tercer lugar, esta vida para Marfa, como bien observa nuestro Padre, se impone como
un deber a quienes se han entregado totalmente a ella a través de la santa esclavitud del amor.
El esclavo, incluso el que ha elegido voluntariamente esta condicién, pertenece a su amo con
todo lo que tiene y todo lo que es. Todos los frutos de esta vida y de su actividad pertenecen
por derecho al propietario del que es propiedad. Sus acciones deben estar dirigidas al beneficio
de su amo y tender a su provecho. De esta manera nos hemos consagrado totalmente, como
esclavos de amor, a nuestra amada Madre. Solo observamos que nuestra pertenencia a Maria es
mucho mas completa y radical que la de un esclavo ordinario a su amo o ama. Nos hemos
entregado a ella con todo lo que somos y todo lo que poseemos, nuestro

1 Corintios 3:22-23.

cuerpo y nuestra alma, nuestros bienes naturales y espirituales, en el tiempo y por toda la
eternidad. Serfa inutil buscar humanamente un ejemplo de tal pertenencia, ya que el esclavo
pertenecia a su amo solo en lo que respecta al cuerpo, segin la naturaleza y, como maximo,
hasta la muerte. Por lo tanto, si pertenecemos a la Santisima Virgen de una manera tan profunda,
universal y duradera, es justo que todas nuestras acciones, todas las manifestaciones de nuestra
actividad espiritual y corporal, natural y sobrenatural, se dirijan a ella, se realicen y se ofrezcan

VozCatolica.com 15



Consagracion a la Virgen Maria - Episodio 25 / Marianizar la vida espiritual

para su honor y gloria, para su provecho y beneficio. Por eso es bastante natural que San Luis
Marfa de Montfort haya registrado en su Acto de Consagracion esta practica y esta conclusion:
«Proclamo gue, a partir de ahora, como vuestro verdadero esclavo, buscaré vuestro honor y os obedeceré en todoy.
El producto de un campo pertenece a su propietario, y los frutos del arbol pertenecen por
derecho a su dueno.

Asi, nuestro Padre de Montfort saca legitimamente la conclusién de nuestra santa
esclavitud a la Madre de Dios. San Pablo ya lo habia dicho mucho antes que él, refiriéndose a
su propia esclavitud a Cristo. Razona asi: «;Busco e/ favor de los hombres o el de Dios? ;O busco complacer
a los hombres? Si todavia tratara de complacer a los hombres, ya no seria siervo de Cristo»™. Si realizamos
nuestras acciones para los hombres o para nosotros mismos; en otras palabras, si en nuestras
acciones buscamos a nosotros mismos o a otras criaturas, no seremos dignos esclavos de Jesus
y de Marfa. Nuestros actos solo deben perseguir su honor y su beneficio. Esto significa haber
comprendido lo que es la esclavitud del amor.

Para nosotros sera una excelente practica examinar a menudo nuestra conciencia, como san
Pablo, y preguntarnos, mientras actuamos, si estamos tratando de complacer a Dios y a su dulce
Madre, o a los hombres y a nosotros mismos; y, si es necesario, corregir y modificar
valientemente nuestras intenciones.

I\

La practica

Tras algunas consideraciones generales, entre ellas la importancia de la finalidad en
nuestra vida espiritual, hemos hablado hasta ahora de las razones que deben hacer que la vida
«por Marfa» nos resulte aceptable, deseable y casi obligatoria. Llegamos ahora a la exposicion de
la practica en si misma. Nos gustarfa desarrollar un poco los consejos de San Luis Marfa de
Montfort sobre este tema.

Hay dos maneras de vivir y actuar por la Santisima Virgen: en primer lugar, hacer todo
simplemente por amor a Ella, para su beneficio y su gloria; y luego, orientar toda la vida a la
glorificaciéon de la Virgen en beneficio de las almas, a su reino en el mundo, y por lo tanto actuar
mas bien con espiritu apostolico. Por el momento nos ocuparemos de la vida de Marfa en la
primera manera.

Lo que debemos evitar

El primer consejo de nuestro Padre de Montfort es negativo. Pero no por ello menos
importante. «Esta alma debe renunciar, en todo lo que hace, a su amor propio, que casi siempre, de manera

imperceptible, se toma como fin» (30),

Tenemos, pues, en primer lugar, esta severa —jpero lamentablemente acertadal—
observacion de un gran conocedor del alma: si no estamos atentos y no reaccionamos
constantemente, casi siempre NOs tomamos a nosotros mismos, de manera desordenada, como
fin de nuestras acciones. Lamentablemente, muchas personas no se dan cuenta de ello. Incluso
muchas «personas piadosas» viven en la ilusion al respecto. Pero un examen de conciencia serio
y habitual, especialmente sobre el motivo secreto y ultimo de nuestras acciones, nos llevara a la
triste constatacion de que la sensualidad, el amor por nuestras comodidades, la vanidad, el

26 Gal. 1 10.
VozCatolica.com 16



Consagracion a la Virgen Maria - Episodio 25 / Marianizar la vida espiritual

orgullo, el deseo de placer, etc., es lo que muy a menudo nos hace actuar: como un gusano
oculto, roe nuestras mejores acciones y las arruina por completo o casi. Por lo tanto, debemos
estar convencidos desde el principio de que aqui es necesaria una vigilancia extrema, si no
queremos arruinar gran parte de nuestras acciones y de nuestra vida.

Este consejo incluye también, naturalmente, que debemos saber renunciar al deseo de
complacer a las demas criaturas. De hecho, cuando tomamos a cualquier criatura como fin de
nuestras acciones, solo estamos tratando de satisfacernos a nosotros mismos, porque en estas
criaturas buscamos, en ultima instancia, nuestra satisfaccion sensible o espiritual.

Después de convencernos del gran peligro en el que nos encontramos al realizar nuestras
acciones casi imperceptiblemente por amor propio, por busqueda de nosotros mismos,
debemos esforzarnos por liberarnos de estas miserables preocupaciones. No hagamos ninguna
accion solo o principalmente para satisfacer nuestros sentidos, por ejemplo, al comer o beber.
Nunca renunciemos a ninguna accién por la sola razén de que perturba y crucifica nuestros
sentidos, como, por ejemplo, visitar a los pobres y a los enfermos. No hablemos ni actuemos
para ser vistos y alabados por los hombres, para recibir su aprobacién y su elogio. No trabajemos
para ganar dinero, al menos no sin relacionar este fin innoble con un fin superior, como, por
ejemplo, el mantenimiento de nuestra familia segin los planes de Dios. En la oracién no
busquemos nuestra satisfaccion, ni siquiera por medio de consolaciones espirituales. No nos
aventuramos en el laberinto de los mil caminos por los que nuestro amor propio quiere
llevarnos. Tampoco es pedir demasiado, desde el punto de vista cristiano en general, que antes
de cada accién importante renunciemos a toda intencién menos noble, a la busqueda
imprudente de nosotros mismos, en cualquier forma que se presente. Este consejo de San Luis
Marfa de Montfort es, por tanto, de gran importancia.

Es lo que en espiritualidad se denomina «pureza de intencidon». Exige que, incluso
cuando nuestra intencién predominante es buena y recta, no nos dejemos influir por toda una
serie de intenciones secundarias poco loables. Podemos recibir la Sagrada Comunién
principalmente por amor a Jesus, para complacer a la Santisima Virgen y para alimentar
espiritualmente nuestra alma, pero al mismo tiempo también un poco para ser vistos y estimados
por los hombres, o por una persona en particular. Podemos sentarnos a la mesa con la intencién
principal de glorificar a Dios, pero también un poco para satisfacer nuestra gula. Nuestra divina
Madre debera despertar aqui nuestra atencién y ayudarnos a renunciar a cualquier fin poco noble
que podamos perseguir en nuestras acciones, aunque sea de forma secundaria, para llevarnos
poco a poco a una pureza de intenciones total y perfecta en todas nuestras acciones.

¢Qué debemos hacet?

Esta practica, considerada en su aspecto positivo y mas elevado, es muy sencilla y, al mismo tiempo, muy hermosa y atractiva. El Padre
nuestro no podria habérnosla propuesto de forma mas clara y sencilla: «[Esta alma debe]... repetir a menudo desde lo mas profundo de su
corazén: jAmado Soberano, por tu amor voy aqui o alla, hago esto o aquello, sufro este dolor o este insulto!».

La campana, o tu despertador, o un fuerte golpe en la puerta de tu habitacion, te arrancan de un suefio profundo: «jMadre mia, por ti, por
Jesus y por ti ofrezco este primer sacrificio!». Ponte de pie.

Por ti, Madre divina, espero el sacrificio de Jesus, que asocio contigo y por ti, y en el que, unido
a Jesus y a ti, puedo ser victima espiritual, ofrecida e inmolada para la mayor gloria de Dios».

«Por ti me siento a la mesa, comienzo mis tareas, realizo mi jornada laboral, ofrezco cada hora
y cada minuto de este dfa. Renovaré esta intencién de vez en cuando, sobre todo cuando tenga
que cambiar de profesion.

«También por ti, buena Madre, me dedico a esta hora de descanso, a esta pequefa obra de
recreacion, a esta lectura atractiva, a estos momentos de agradable conversaciony.

VozCatolica.com 17



Consagracion a la Virgen Maria - Episodio 25 / Marianizar la vida espiritual

Y cuando tengas que soportar derrotas, sufrir aburrimiento o fatiga, aguantar a personas dificiles,
aceptar humillaciones, reconocer un fracaso, preséntalo todo a Marfa, depositalo en el incensario
de oro de su Corazén Inmaculado, para que todo ello pueda subir al Sefior como sacrificio
perfumado y agradable.

Asi, cada uno de tus gestos, incluso el mas minimo y humilde, y cada instante de tu vida, sera
como un canto de amor y alabanza que, capturado y reforzado por el precioso altavoz del
Corazon de tu Madre, subira como una melodia adorable al trono de Dios.

Asi debemos vivir, asi debemos esforzarnos por vivir incesantemente, al menos habitualmente,
y renovar a menudo esta preciosa intencion. Hagamoslo especialmente, como ya hemos dicho,
cuando se nos ofrece la cruz, cuando nos enfrentamos a una dificultad, cuando nos asalta la
tentacion, tal vez dura y tenaz, cuando se nos pide un sacrificio y debemos practicar la renuncia
exigida por Jesus y tan dificil para nosotros. Todo ello se vera endulzado, facilitado y
transfigurado por esta practica.

Nuestro Padre de Montfort no fue ciertamente el unico en aconsejar y practicar esto. Cuando
el joven Gabriel de la Dolorosa tuvo que vencerse a si mismo, y le resulté dificil hacetlo, se dijo:
«Como? ¢Dices que amas a la Virgen y no puedes hacer este sacrificio por amor a ella?». Y asi
obtuvo siempre la victoria deseada.

En la vida del santo Cura de Ars, que también era esclavo de la Santisima Virgen, se narra un pequefio
episodio tipico del mismo género. Tenfa quince o dieciséis afios y todavia trabajaba en la granja de su
padre. Tenia que limpiar el vifiedo para quitar las malas hierbas. Al parecer, era un trabajo duro. Para
animarse a hacetlo, Juan Marfa colocé una estatuilla de la Santisima Virgen a unos veinte metros delante
de él. Para llegar antes a la imagen de la Madre, a la que tanto amaba, se esforzé con doble ardor.

De una forma u otra, hacemos lo que hicieron los santos. Utilicemos también nosotros estos piadosos
artificios, recurramos a nuestro amor filial por Marfa para vencer nuestra debilidad. La experiencia
demuestra que esta practica contiene una gran cantidad de energia para hacer el bien.

VozCatolica.com 18

2



Consagracion a la Virgen Maria - Episodio 25 / Marianizar la vida espiritual

El minuto de Maria

Intentaremos vivir en la practica lo que acabamos de escribir y dejaremos que Maria actie realmente en
nosotros si practicamos lo que se llama «el minuto de Matia»'.

Consiste en lo siguiente: antes de nuestras acciones principales, como la meditacion, la Santa Misa, la
Comunion, los ejercicios de piedad, el trabajo, el entretenimiento, etc., nos recogeremos profundamente
durante unos instantes para realizar pacifica e intensamente los cuatro actos siguientes:

1° Humillarnos profundamente ante Dios y la Santisima Virgen por nuestras faltas, por nuestra
indignidad y por nuestra incapacidad para realizar cualquier bien.

2° Renunciar, antes de iniciar esta accion, a todo lo que provenga puramente de nosotros, y por lo
tanto a nuestros objetivos y a nuestra voluntad.

3° Entregarnos totalmente a la Virgen Maria como cosa y propiedad suya; como instrumento décil del
cual Ella pueda servirse segun mejor le plazca y segun su voluntad.

4° Pedirle humildemente que se digne actuar en nosotros, para que nuestras acciones no tiendan a otra
cosa que la gloria de Dios solo.

Esta es, sin lugar a dudas, una férmula completa de profunda vida espiritual y mariana, que puede
conducirnos muy rapidamente a la dependencia interior y habitual hacia Jesus y Marfa.

VozCatolica.com 19

2



	Por Cristo, con Cristo y en Cristo,
	El espíritu de la devoción perfecta
	«Obediente hasta la muerte» (Hupperts)
	Pero nosotros, hijos y esclavos de Nuestra Señora, no olvidemos un aspecto muy importante, el aspecto mariano, de la dependencia de Jesús.
	«¡Oh! ¡Oh! ¡Cuánto se glorifica a Dios sometiéndonos a María siguiendo el ejemplo de Jesús! Teniendo ante nuestros ojos un ejemplo tan visible y tan conocido en todo el mundo, ¿somos tan necios como para creer que podemos encontrar un medio más perfec...
	«Son sumisos y obedientes a la Santísima Virgen, en calidad de su buena Madre, siguiendo el ejemplo de Jesucristo, que, de los treinta y tres años que vivió en la tierra, empleó treinta en glorificar a Dios su Padre mediante una sumisión perfecta y to...
	Presencia espiritual
	Lo que debe excluirse aquí
	¿Cómo concebir la presencia mariana?

	La Santísima Virgen nos ve y nos sigue
	Nuestro amor por ella
	Los derechos de la Santísima Virgen
	El deber del esclavo del amor




